n sit site n

भी महत्त्वभाषाये महाध्रमु एव शताब्दी महामहोस्तव प्रवासम्ब

भी सदसण्ड भूनण्डलाचाय श्रीकृष्ण वदस्य वर्षकृष्टिम्बान स्वत्रहर

यी घरेनहरूनमध्यये प्रानुभविका धोयण्यत्वे प्रस्थात धरेमप्रागयस्थास्य मुस्तिनीयः प्रतिपादक

श्रीमत् पद्मादरा स्क्रम्य सुवोधिनी



श्रीमद्वरूषभाचायै यहाममुखी प्रायम्य वि० सं० १४३४, वैद्यात कृष्णा ११ प्रकाशक

थी सुबोधिनी प्रवाशन मण्डल (पंजीकृत) जोभपुर (राजस्थान)

# श्रीमद्रल्लभाचार्य महाप्रभु पंच शताब्धी महामहोत्सव प्रकाशन

श्री सुबोधिनी द्वितीय ग्रन्थमाला—प्रथम सुमन

श्रीमदलण्ड सूमण्डलाचार्य श्रीकृष्णवदन विरहवेश्वानरावतार श्रीमद्वल्लभाचार्य प्रादुर्भाविता श्रीमच्चतुर्थ प्रस्थान श्रीमद्भागवत शास्त्र मुक्तिलीला प्रतिपादक

# श्रीमद्एकादश स्कन्ध सुबोधिनी

हिन्दी अनुवाद सहित जीव मुक्ति (ब्रह्म भाव) प्रकरस्य—ग्रध्याय १ से प्र

सहायक ग्रन्थ- "प्रकाज्ञ", श्रीमद्गोस्वामि श्री पुरुषोत्तमजी महाराज

श्रीभागवत गूढार्थं प्रकाशन परायस्य ॥ साकार ब्रह्म वादेकस्थापको वेदपारगः ॥ मायावाद निराकर्ता सर्ववादि निरासकृत् । भक्तिमार्गाव्जमार्तण्डः स्त्रीशूद्राद्युद्धृतिक्षमः ॥ श्रीभागवत पीयुष समुद्रे मथनक्षमः । तत्सारभूतरासस्त्री भावपूरितविग्रहः ॥ श्रीभागवत प्रतिपदमस्थिवर भावांशु भूषिता मूर्तिः । श्रीभागवत प्रतिपदमस्थिवर भावांशु भूषिता मूर्तिः ।

श्री महिठ्ठलेश प्रभुः चरग

राष्ट्रभाषा श्रनुवादक गो. वा. प. भ. श्री फतहचन्दजी वासु (पुष्करणा) शास्त्री विद्याभूषणा, जोधपुर

प्रथमावृत्ति —१००० प्रतियां जन्माष्टमी, वि.सं. २०३४ दिनांक ६ सितम्बर, १९७७

सादर भेंट संस्था सदस्यों को

प्रकाशक ।

श्री सुबोधिनी प्रकाशन मगडल (पञ्जीकृत)

मानधना भवनम् चौपासनी मार्गे जोधपुर नगरम् (राजस्थाने)

# श्री सुबोधिनी प्रकाशन मण्डल (पञ्जिकृत)

मानधना भवन, चौपासनी मार्ग जोधपुर (राजस्थान)

उद्देश्य—जगद्गुरु श्री मद्दल्लभाचार्य चरण द्वारा प्रतिपादित गुद्धाद्वैत दर्शन एवं पुष्टिमार्गीय सिद्धान्तों के ग्रन्थों का राष्ट्रभाषा एवं ग्रन्य भाषाग्रों में ग्रनुवाद करवा कर जन साधारण निमित्त प्रकाशन कराना।

संगीत कला, चित्रकला एवं ग्रन्य ललित कलाग्रों से सम्बन्धित उपलब्ध साहित्य सामग्रियों का शोध करवा कर उनका प्रकाशन कराना।

सदस्यता—(१) विशिष्ट सहायक सदस्य गगा रू. ५०००)०० व इससे ग्रधिक चल व ग्रचल सम्पत्ति भेंट कर्त्ता। इनके नाम सब ग्रन्थमालाग्रों के सब सुमनों में दिए जााते हैं।

सहायक सदस्य गरा—(२) १०००) रु. से ४६६६) रु. तक की चल व ग्रचल सम्पत्ति भेंटकर्ता इनके शुभ नाम एक ग्रन्थमाला के सब पुस्तकों में प्रकाशित किये जाते हैं।

विशिष्ट सदस्य गएा (३) रु. ५००)०० से ६६६) रु. तक की चल व ग्रचल सम्पत्ति भेंटकर्ता। इनके शुभ नाम केवल एक पुस्तक में प्रकाशित किये जावेंगे।

सदस्य-(४) रु. १५१) से रु. ४६६) भेंटकत्ती-

इस द्वितीय ग्रन्थमाला के सर्व सुमन (पुस्तकें) श्रीमद्भागवत महापुराण के प्रथम, द्वितीय, वृतीय श्रीर एकादश स्कन्घ के प्रथम पांच ग्रध्याय श्री मद्दल्लभाचार्य चरण द्वारा विरचित सुबोधिनी संस्कृत टीका हिन्दी श्रनुवाद सहित सदस्यों को भेट किये जावेंगे।

THE PHONE STORE THE

#### ॥ श्री हरिः ॥

# श्री मद्रल्लभाचार्य महाप्रभु पश्च शताब्धी महामहोत्सव प्रकाशन

# श्री सुबोधिनी द्वितीय प्रन्थमाला—प्रथम सुमन

एकादश स्कन्ध--ग्रध्याय १ से ५

# जीव मुक्ति (ब्रह्मभाव) प्रकरगा

#### विषय--सूची

|                                                                     |                                                                                    | विद्य    |  |
|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|----------|--|
| मुख                                                                 | पत्र                                                                               | क        |  |
| संस्था के उद्देश्य                                                  |                                                                                    | ख        |  |
| विषय सूची                                                           |                                                                                    | ग        |  |
| संरक्षक, विशिष्ट सहायक एवं सहायक महानुभावों के शुभनाम               |                                                                                    |          |  |
| दो शब्द                                                             |                                                                                    |          |  |
| श्री सुबोधिनी पुष्पवाटिका की सौरभपूर्णं कुछ कलियाँ — 'सुबोधरत्नाकर' |                                                                                    |          |  |
| विन म्र निवेदन संस्था-मन्त्री नन्ददास (रामचन्द्र)                   |                                                                                    |          |  |
| श्री वृन्दावनेश्वर— मुरली का महत्व ज                                |                                                                                    |          |  |
| श्री तत्वदीप निबन्ध – भागवतार्थ प्रकरण – जीव मुक्ति (ब्रह्मभाव)     |                                                                                    |          |  |
| जीव मुक्ति (ब्रह्मभाव) की भूमिका—गो० वा० पं० फतहचन्दजी शास्त्री     |                                                                                    | थ-ध      |  |
| एकादश स्कन्ध में विशात दो लीलाग्रों के पद-भक्त शिरोमिशा सूरदासजी    |                                                                                    |          |  |
|                                                                     |                                                                                    |          |  |
| श्रह                                                                |                                                                                    | पृष्ठ    |  |
| 8                                                                   | भगवान् का मुक्ति लीला विहार तथा यदुकुल का उपसंहार                                  | १-२६     |  |
| 3                                                                   | वसुदेवजी के पास नारदजी का ग्राना ग्रौर उन्हें राजा जनक तथा नौ योगेश्वरों           |          |  |
|                                                                     | का संवाद सुनाना                                                                    | २७-४5    |  |
| 3                                                                   | माया, माया से पार होने के उपाय तथा ब्रह्म श्रीर कर्मयोग का निरूपरा                 | 86-335   |  |
| 8                                                                   | भगवान् के ग्रवतारों का वर्णन                                                       | १३३-१६०  |  |
| ×                                                                   | भक्तिहीन पुरुषों की गति ग्रौर भगवान की पूजा विधि का वर्णन                          | १६१-१८६  |  |
|                                                                     | ग्रनुक्रमिएाका-एकादश स्कन्ध के पांच ग्रघ्यायों के रलोकों की                        | 850-860  |  |
|                                                                     | शुद्धि-पत्र-बृत्रासुर चतुः श्लोकी ग्रन्थ का पृष्ठ                                  | 48       |  |
| चित्रसूची                                                           |                                                                                    |          |  |
|                                                                     | श्री वृत्दावनेश्वर                                                                 | <b>অ</b> |  |
|                                                                     | श्री मद्दल्लभाचार्यं चरण द्वारा श्रो सुबोधिनी का लिखवाना                           |          |  |
|                                                                     | यद्कूल-बालकों को ऋषियों का शाप                                                     | 8        |  |
|                                                                     | भगवान् नारायम्। का स्वर्ग की स्त्रियों से श्रेष्ठ स्त्री 'उर्वशी' का देवों को देना | 20       |  |
|                                                                     | मगवाप् नारायए। का स्वम का स्त्रया त अण्ठ स्ता उपसा का दवा का दना                   | १४८      |  |
|                                                                     | वृत्रासुर चतुः श्लोकी—द्वितीय खण्ड—सामग्री                                         | 9-40     |  |
|                                                                     | शुद्धि-पत्र                                                                        | ४१-४२    |  |
|                                                                     |                                                                                    |          |  |

॥ श्री हरिः ॥ संस्था के संरक्षक महानुभाव

| पूज्यपाद तिलकायत गोस्वामि श्री गोविन्दलालजी महाराज नाथद्व            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ,, गोस्वामि श्री व्रजरत्नलालजी महाराज                                | सूरत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| ,, श्रो व्रजभूषग्गलालजी महाराज                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| " अी पुरुषोत्तमलालजी महाराज                                          | कोटा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| ,, श्रो गोविन्दरायजी महा <b>रा</b> ज                                 | पोरबन्द <b>र</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| ,, श्री रणञ्जोड़ाचार्यजी महाराज                                      | कोटा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| ,, भी धनश्यामलालजी महाराज कामवन                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| ,, भ्री व्रजरायजी महाराज राजनगर(ग्रहमदाबा                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| ,, श्री व्रजभूषणालालजी महाराज, संस्थाध्यक्ष                          | चोपासनी (जोधपुर)/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
|                                                                      | जामनगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| विशिष्ट सहायक सदस्य                                                  | 105s % (VII)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| प० भ० गो० वा० श्री नन्दलालजी मानधना, जोधपुर                          | ह. ५०००)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| प० भ० गो० वा० श्रीमती सौभाग्यवतीजी नन्दलालजी मानधना, जोधपुर          | ₹. ४०००)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| प० भ० श्री हरिलालजी हरिवल्लभजी धर्मादा ट्रस्ट, ग्रहमदाबाद            | ह. ५०००)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| श्री वालाभाई दामोदरदास ट्रस्ट, ग्रहमदाबाद तथा                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| बाई रुक्मणी पत्नी वकील चिमनलाल कपूरचन्द वैष्णव मंडाण ट्रस्ट, ग्रहम   | दाबाद है. ५०००)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| द्वारा गो॰ वा॰ सेठ साकरलाल वाला भाई                                  | Contract of the Contract of th |  |  |
| श्री सुबोधिनों द्वितीय ग्रन्थमाला के सहायक सव                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| गो० गा० हरगोविन्ददासजो उगरचन्दजी भगत रिलिजस ट्रस्ट द्वारा उनके       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| प० भ० चिमनलालजी, मोहनलालजी ग्रीर नटवरलालजी शाह, बम्बई                | ह. १५०१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| गो॰वा॰ प्रेमलता बाई (बल्देवदासजी) डागा म्रात्मजा की स्मृ             | ात म<br>रु. १००१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| गो०त्रा० गोकुलदासजी मायाचन्दजी एवं प०भ० सरस्वती बहन की स्मृति में    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| उनके सुपुत्र प०भ० पुरुषोत्तमदासजी, गोकुलदासजी, पूना ह. १००१)         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| गो० वा द इरकादासजी व्यामदासजी की स्मृति में उनके सुपुत्र कुष्ए       | AND RESIDENCE OF THE PROPERTY  |  |  |
| द्वारकादासजी दलाल, पूना                                              | ₹. १००१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| गो०वा० दिलसुखरायजी राठी एवं श्रीमती श्यामा बाईजी की ग्रोर            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| उनके सुपुत्र लक्ष्मीनारायणाजी, दिल्ली                                | र. १००१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| प०भ० कस्तूरी बहनजी हरिकिशनदासजी की भ्रोर से उनके सुपुत्र             | T 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |
| विठ्ठलदासजी शाह, हैदराबाद (ग्रांध्र प्रदेश)                          | £. 8008)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| प०भ० ठाकोरदासजो हरिदासजी श्रोफ, पूना                                 | £. 8008)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| प०भ० रामदासजी कृष्णदासजी माडी वाले, पूना                             | £. 8008)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| पर्वा पर्वा बाईजी किशनचन्दजी भाटिया, डेरेवाले, कानपुर                | £. 8008)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| प्रभव काशोबाई जो, विन्नागी, बम्बई                                    | £. 8008)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| प०भ० हवमणी बाईजी विन्नाणी, कलकत्ता                                   | ₹. १००१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| प०भ० मुन्नीबाईजी (शान्तादेवीजो) एवं सुपुत्र ग्रशोककुमारजी शर्मा सी.ए |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| प०भ० श्रीराधाबाईजी की स्रोर से उनके पुत्र नन्ददास (रामचन             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| पुरुषोत्तमदास वर्मा, जोधपुर                                          | र. १००१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |

#### \* दो शब्द \*

श्रीमद्भागवत महापुराण में सर्वोत्तम एवं सिवस्तृत दशम स्कन्ध है जिसकी श्रीमद्दल्लभाचार्य चरण द्वारा विरचित सुबोधिनी संस्कृत टीका का राष्ट्रभाषा में स्रनुवाद १३ पुष्पों (१२ पुस्तकों) में प्रकाशित हुस्रा है। शेष प्रथम, द्वितीय, तृतीय स्कन्ध एवं ग्यारहवें स्कन्ध के पाँचवें स्रध्याय के दूसरे श्लोक तक ही सुबोधिनी उपलब्ध है। स्रतः स्रव एकादश स्कन्ध की सुबोधिनी हिन्दी स्रनुवाद प्रकाशन के पश्चात् शेष तीन स्कन्धों का प्रकाशन पूर्ण होगा।

इस ११ वें स्कन्ध में भगवान की मुक्तिलीला का निरूपण किया गया है क्योंकि दशम स्कन्ध में निरोध द्वारा भक्ति की सिद्धि का वर्णन कर उसके सिद्ध होने के पश्चात् स्वरूप प्राप्ति रूप मुक्ति का वर्णन होना ग्रावश्यक है। ग्रतः मुक्ति के दो भेद—(१) जीव मुक्ति ग्रौर (२) ब्रह्म मुक्ति का वर्णन इस स्कन्ध में है। ग्रव जीव मुक्ति दो प्रकार की है ब्रह्म भाव एवं सायुज्य। ब्रह्म भाव की प्राप्ति विद्या जो पाँच प्रकार की है उससे होती हैं। ग्रतः इस ब्रह्म भाव का वर्णन प्रथम पाँच ग्रध्यायों में मिलेगा, केवल उन ही का समावेश इस ग्रन्थ में है।

श्रीमद्दल्लभ पंचशताब्दी महा महोत्सव वि. सं. २०३५ में है जिस ग्रवसर पर पाठकों को महाप्रभुजी का यह सर्वोच्च ग्रन्थ राष्ट्रीय भाषा में उपलब्ध हो, ग्रतः कार्य पूर्ण करने का प्रयास ग्रवश्य है परन्तु उन कृपासागर की ग्रनुकम्पा पर ही निर्भर है। जिस प्रकार पूर्व प्रकाशन में ग्रनेक प्रवर गोस्वामी महाराज एवं वैष्णव महानुभावों ने तनुजा तथा वित्तजा सेवा से हमारे विनम्न प्रयास को सफल बनाया है परन्तु इस बार उससे ग्रधिक उत्साहपूर्वक सहयोग ग्रत्यावश्यक है क्योंकि कार्य सीमित समय में सम्पन्न होना है।

मैं सर्वेश्वर भगवान् श्रीकृष्ण से प्रार्थना करता हूँ कि वे इस ग्राध्यात्मिक साहित्याध्ययन की रुचि हमें प्रदान करेंजिससे हम उपदेशामृत का लाभ लेकर ग्रपना ग्रात्मकल्याण कर सकें।

जन्माष्ट्रमो वि. सं, २०३४ प्रो. व्रजभूषरालाल संस्थाध्यक्ष

# श्री सुबोधिनी पुष्प वाटिका में से सौरभपूर्ण चुनी हुई कुछ कलियाँ

हरद-दक्षशपोऽपि न नारदं स्पृशित द्वारकायां शापादेर प्रवेशात् । स्रनेनैतज्ज्ञापितम्, यदि नारदवद्यादवा भगवत्सेवां कुर्युस्तदा शापोनाभिभवेदिति । स्रतो भगवत्सेवा देवादीनांमपि दुर्लंभा सर्वानर्थनिवारिका मुक्तानामप्यभिलषिता । ११-२-१

६३०-सुगमोपायप्रेप्से केनाष्यंक्षेन च्युतिरहितस्य चरणसेवैवोपाय इति तदभावे मानुषदेह-सत्संगयोर्वेफल्यम् । ११-२-३३

ह३२-(भागवत) धर्मेषु सम वालुका भूमिवत् त्वरायां साधनपरित्यागे शास्त्र गुरुल्लंघने फल बिलम्बः फला भावो वा न भवति। ११-२-३५

६३५–तद्वि चिन्तनामारम्य बिनाशाविघ दुःखदम् (धनम्) । मृत्युस्तु सुलभो लोके दुर्लभं धनमेव हि । एवमपि मृत्युरूपम् ।११-३-१६

६३८-मीदार्याभावे धनं शिलावत् ११-४-१३

१४०-परीक्षार्थं वेदनिन्दा (बुद्धा वतारेगा) ११-४-२२ हरद-द्वारका में शापादि का प्रवेश नहीं होता, दक्ष का शाप भी नारदजी को नहीं लगता है, इससे यह जाना जाता है कि जो नारदजी की तरह, यादवों ने भगवान् की सेवा की होती तो उनको भी (मूसल वाला) शाप नहीं लगता। इसलिए भगवान् की सेवा देवताश्रों को भी दुर्लभ है, सब श्रनथों को नाश करने वाली है जिस (सेवा) की मुक्त होने वालों को भी इच्छा होती है।

६३०-सहज में होने वाले उपाय को करने की इच्छा वाले को किसी भी ग्रंश में च्युति रिहत (ग्रच्युत भगवान) की सेवा ही उपाय होने से उसके बिना मनुष्य देह, ग्रीर सरसंग दोनों ही व्यर्थ हैं।

ह३२-भागवत धर्म पालन बालु वाली समतल भूमि पर चलने की तरह (सुगम है यदि जल्दी में साधन खूट जावे अथवा शास्त्र और गुरु श्राज्ञा का उल्लंघन भी हो जावे तो भी फल प्राप्ति में देरी या फल का अभाव नहीं होता है अर्थात् शीघ्र ही फल की प्राप्ति होती है।

ह३५-धन के विचार ग्रारम्भ से नाश होने तक (धन) दुःख ही देने वाला है। संसार में मीत सुलभ है, धन ही दुर्लभ है, इस प्रकार (धन) मृत्युरूप है।

१३८-उदारता के बिना धन शिला (पत्थर) के समान है।

६४०-(बुद्धावतारे) परीक्षा के लिए वेद की निन्दा की है।

'सुबोध रत्नाकर'

#### —विनम्र निवेदन—

जगद्गुरु श्रीमद्वल्लभाचार्य-चरण महाप्रभुजी ने श्रीमद्भागवत का सात प्रकार से ग्रथं किया है। शास्त्रार्थ, स्कन्धार्थ, प्रकरणार्थ ग्रीर ग्रध्यायार्थ, ये ग्रथं तत्त्वदीप निवन्ध के भागवतार्थ प्रकरण में सम्पूर्ण भागवत पर है ग्रीर श्लोकार्थ, शब्दार्थ ग्रीर ग्रक्षरार्थ ये तीन प्रकार के ग्रथं श्रीमुबोधिनी टीका में हैं जो प्रथम, द्वितीय, तृतीय, दशम ग्रीर एकादश स्कन्ध के पाँचवें ग्रध्याय के दूसरे श्लोक तक उपलब्ध है। भागवत भगवान् श्रीनाथजी का स्वरूप है। द्वादश स्कन्धों को १२ ग्रंग ग्रीर उनमें विणित उनकी १२ प्रकार की लीलाएँ मानी हैं यथा ग्रधिकार १, ज्ञान २, सर्ग ३, विसर्ग ४, स्थित ५, पोषण ६, ऊति ७, मन्वन्तर ६, ईशानुकथा ६, निरोध १०, मुक्ति ११ ग्रीर ग्राश्रय १२। १२वाँ स्कन्ध निकुञ्जनायक श्रीनाथजी का वाम हस्त ऊपर उठा हुग्रा है सो भक्तों को ग्राश्रयार्थ बुला रहे हैं। दशम स्कन्ध में निरोध लीला ग्रीर इस एकादश स्कन्ध में मुक्ति लीला का वर्णन है।

श्रीमती मुबोधिनी संस्कृत टीका ग्यारहवें स्कन्ध के पाँचवें ग्रध्याय के दूसरे क्लोक तक ही उपलब्ध है। ग्रतः दो क्लोकों की मुबोधिनीजी का ग्रनुवाद कर पन्चम ग्रध्याय को सम्पूर्ण करने के लिये शेष ५० क्लोकों का हिन्दी ग्रनुवाद दिया गया है उनका भावार्थ समभने के लिए श्रीमद्रल्लभ वंशज गोस्वामी गिरधरजी महाराज काशी वालों द्वारा रचित श्रीमद्भागवत की बाल प्रबोधिनी संस्कृत टीका का ग्रथं भी क्लोकार्थ के नीचे दिया है। तदुपरान्त वृत्रासुर चतुःक्लोकी जो पष्ठं स्कन्ध के ग्यारहवें ग्रध्याय के ग्रन्तिम चार क्लोक २४ से २७ हैं उनकी सुबोधिनी श्रीमद्विहलेश प्रभुचरण ने लिखी है उसका ग्रनुवाद तथा चौथे क्लोक पर सुबोधिनीजी टीका का भावार्थ समभाने के लिए श्रीमद्दलभ वंशज गोस्वामी पुरुषोत्तमजी महाराज के 'प्रकाश' का हिन्दी ग्रनुवाद दिया है। इस समग्र प्रकरण को हृदय में धारण करने के लिए भक्तराज वृत्र के पूर्वजन्म का संक्षिप्त वृत्तान्त, पष्ठं स्कन्ध के १४ से १७ ग्रध्यायों से प्राप्त कर उस पुस्तक के ग्रन्त में दिया है। पष्ठं स्कन्ध की लीला पोषण (ग्रनुग्रह या पुष्ट) मानने के कारण ही 'पुष्टि' का सही स्वरूप समभाने के लिए श्रीमद्प्रभुचरण ने हम जीवों पर यह कृपा की है। इस प्रकार एक ही पुस्तक में दो सौरभपूणं ग्रनुठे पृष्प हैं जिन्हें भक्तजन ग्रवश्य धारण करेंगे।

श्रीमद्रल्लभाचाय महाप्रभुजी का पञ्चशताब्धी महा महोत्सव दो वर्षों तक मनाए जाने का निर्ण्य प्रवर गोस्वामी स्नाचार्य चरणों का है जिसमें प्रचार के स्रनेक साधनों में से साहित्य प्रकाशन एक मुख्य साधन माना जाता है क्योंकि यह स्थाई प्रचार है। स्रत: इन दो वर्षों में सम्पूर्ण सुबी-धिनी (संस्कृत) टीका का राष्ट्रभाषा में प्रकाशन होकर इस संस्था का 'नाम' चरितार्थ परम कृपालु

महाप्रभुजी ही करेंगे।

खेद है कि ग्रन्थ प्रकाशन की गित तीव्र करने में हम ग्रसफल ही हैं क्योंकि इसका मुख्य ग्रंग मुद्रगालय (छापाखाना) है, हमारे किठन प्रयास के करने पर भी हम इस कार्य को स्तर पर न ला सके ग्रन्थथा यह ग्रन्थ पाठकों के पास चार मास पूर्व होता ग्रीर ग्रब दूसरी पुस्तक भेट करने की तैयारी में होते। इसे भगविदच्छा मानकर सन्तोष करने के ग्रतिरिक्त ग्रन्थ उपाय भी क्या है?

> तदीयजन कृपाकाँक्षी, नम्बदास (रामचन्द्र) मन्त्री

कमल नैन बस कीन्हे मुरली बोलि मधुर मृदु बैन ।
सब विथिकिथ कीन्हे एक हि धुनि मुनिजन खग मृग धेनु ।।१॥

मुरली मनहर सांवर कर-पल्लव निज बास ।

ग्रधर लागि सरवस लई ग्रमृत रस की रास ॥२॥

वज नर-नारि दसौं दिसि जमुना पसु पंच्छी द्रुम बेलि ।
तब धुनि सुनि मुनि—जन—मन मोहे त्रिभुवन सुख रत केलि ।।३॥

ग्रब तो हेतौ हमसौं नहीं जेत तुमसौं हेत ।
हम चितवित ठाढ़ी सबै तुमिह ग्रधर रस देत ।।४॥

जानि बूभि के वे कर्राह एक जाति द्वै भांति ।

पंगति—भेद भलौ नहीं बुरौ सु यह उतपाति ।।४॥

जाति—पाँति मद—गरब तैं रही सकल जग जीति ।
सुर सुमृति श्रुति मेटिकै चली ग्रापनी रीति ।।६॥

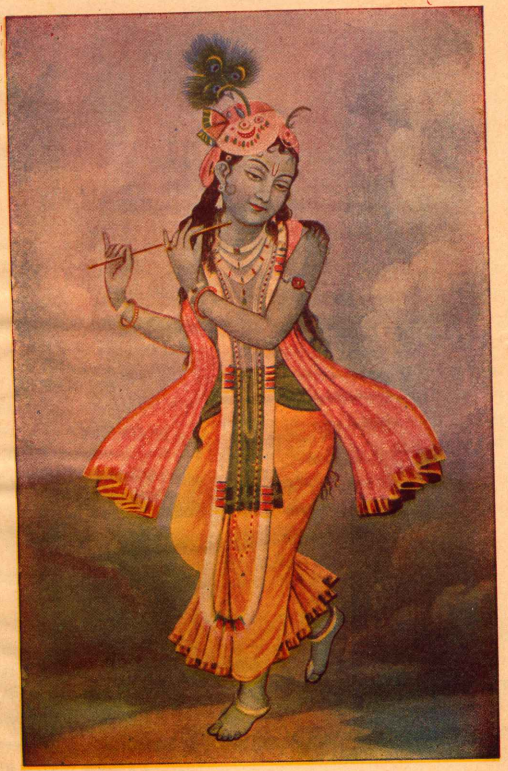
हरि मुरली कैं प्रेम भरे ।

ग्रीर कछू भावत निहं उनकौं निसि-दिन रहत खरे ।।१।।

वा बिनु ग्रीर कछू निहं चाहत रहत सदा उमहै।

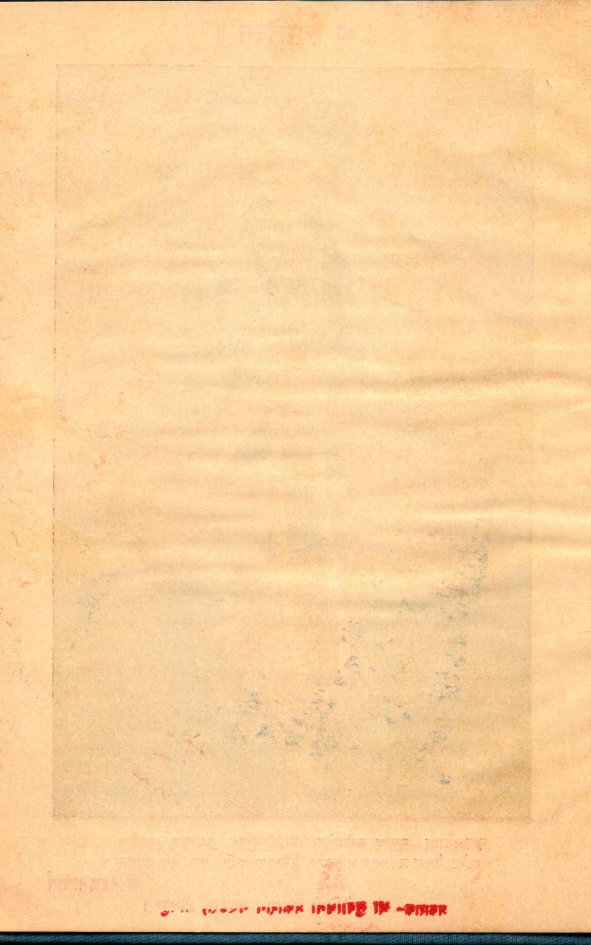
सूरदास-प्रभु ऐसी कीन्ही हम-तन फिरिन चहे ।।२।।

# ॥ श्री वृन्दावनेश्वर ॥



वृन्दावनेश्वर मुकुन्द मनोज्ञवेष, वंशीविभूषित कराम्बुज पद्मनेत्र । विश्वेश केशव ब्रजोत्सव मिकवश्य, देवेश पाण्डवपते मम देहि दास्यम् ॥ श्री मद्रल्लभाचार्य

प्रकाशक- श्री सुवोधिनी प्रकाशन मगडल, जोधपुर।



श्री कृष्णाय नमः ।।
 श्री गोपीजन वल्लभाय नमः ।।
 श्री वाक्पति चरण कमलेभ्यो नमः ।।

# तत्वदीप निबन्ध भागवतार्थ प्रकरण

एकादश स्कन्ध ग्रध्याय १ से प्र

कारिका—सप्ताशीत्या तथाऽध्यायैनिरोधो दशमे त्रिधा । तामसादिविभेदेन भौतिकादिविभेदतः ॥१॥

कारिकार्य — दशम स्कन्ध में ५७ ग्रध्यायों से निरोधका निरूपण किया है। सात्विक राजस ग्रीर तामस भक्तों के ग्राधिभौतिक, ग्राध्यात्मिक तथा ग्राधिदैविक ऐसे तीन प्रकार का निरोध बताने के लिए इन ग्रध्यायों में कथा कही गई है परन्तु उसमें हीन प्रकार के निरोध से मुक्ति नहीं होती है। इसलिए निरोध कारण है ग्रीर मुक्ति कार्य है। इस तरह दशम स्कन्ध कारण ग्रीर ग्यारहवाँ कार्य है। इस प्रकार इन दोनों स्कन्धों की संगति है।

कारिका ग्रथंक त्रिशताच्यायेर्मु क्तिरेका दशेस्पुटा। जीवेशयोद्धिया भेदाचुतुर्घाऽपि निरूप्यते।।२॥ जीवमुक्तिद्धिया प्रोक्ता सायुज्याद् ब्रह्मभावतः। ब्रह्मगोऽपि द्विधा जेयानाट्य त्यागात्स्वकात्स्वतः॥३॥

कारिकार्थ — अब ग्यारहवें स्कन्ध में स्पष्ट रूप से ३१ अध्यायों से मुक्ति का निरूपण है। मुक्ति की व्याख्या भाग० २-१०-६ में इस प्रकार दी हुई है। 'मुक्तिहित्वान्यथा रूप स्वरूपण व्यवस्थिती:' अन्यथा रूप (धारण किया हुआ भिन्न स्वरूप) का त्याग कर (अपने) स्वरूप में स्थिर होना मुक्ति है। मुक्ति का ३१ अध्यायों से निरूपण करने का कारण भाग० २-१०-६ ऊपर के ख्लोक की सुबोधिनी में कहा है कि भिन्न रूप अर्थात् तत्त्वों के स्वरूप का त्याग ही मुक्ति है। स्वरूप दो हैं—(१) सामान्य और (२) विशेष। इस प्रकार दो अवस्थाएँ हैं और उन दोनों का मुक्ति के लक्षण से सम्बन्ध है। उसमें भी पहले तत्त्वों का त्याग करने का है। तत्त्व २८ हैं, इस प्रकार (१) स्वरूप, (२) अवस्थाएँ (सामान्य और विशेष), और २८ तत्त्व यों ३१ प्रकार

हैं। मुक्ति जीव की और ईश्वर की ऐसी दो तरह की है। जीव की मुक्ति (१) ब्रह्मभाव और (२) सायुज्य इस प्रकार दो तरह की है। ईश्वर की मुक्ति भी दो तरह की है—(१) स्वयं ने जो जीववेष (नाट्य) धारण किया हो उसका त्याग, (२) ग्रपनो इच्छा से ग्रथवा (नित्यमुक्ति स्वभाव त्याग वाले होने से) स्वयं से होने वाले त्याग ऐसे मुक्ति चार प्रकार की हुई जिससे इस स्कन्ध में चार प्रकरण हैं।।३।।

कारिका—ग्राद्या पञ्जिभिरध्यायै द्वितीया तत्त्वसिम्मतैः । एकैकैन तथा शिष्टाविभनेयौ परं यतः ॥४॥

कारिकार्थ — पहली ग्रर्थात् जीव की ब्रह्मभाव मुक्ति इस स्कन्ध के प्रथम पाँच ग्रध्यायों से कही गई है। दूसरी ग्रर्थात् जीव की सायुज्य रूप मुक्ति छट्ठे से उन्नतीसवें (चौबीस ग्रध्यायों) से कही गई है। शेष का ग्रर्थात् ईश्वर के नाट्य रूप का त्याग ग्रीर स्वयं से हुई मुक्तियाँ एक-एक ग्रथात् क्रमानुसार तीसवें ग्रीर इकतीसवें ग्रध्यायों से कही गई है क्योंकि ईश्वर को दो मुक्तियाँ तौ केवल ग्रभिनय (नाट्य) मात्र हैं।।४।।

कारिका—विद्यया प्रथमा मुक्तिः प्रकृतेस्त्यागतः परा। ज्ञानेन पूर्वा भक्त्याऽन्या प्रथमे दश बोधकाः।।५।।

> गुरानिर्गु राभेदेन द्वितीये भगवान् परः। ब्राह्मराश्च तथा हंसो भीडमो भिक्षुः पुरूरबाः ॥६॥

पञ्चाउन्ये भगवाँदचापि द्विरूपः सप्त बोधकाः । ऐदवर्यादियुतः कृष्णः पूर्णौ बोधक ईर्यते ॥७॥

कारिकार्थ — जीव की पहली (ब्रह्मभावरूप) मुक्ति विद्या से प्राप्त होती है ग्रीर दूसरी सायुज्यरूप मुक्ति प्रकृति का त्याग करने से होती है। पहली मुक्ति ज्ञान से ग्रीर दूसरी भिक्त से प्राप्त होती है। पहली ज्ञान से प्राप्त होने के कारण उसके निरूपण में ज्ञानदाता १० कहे गए हैं जिनमें से नारदजी निर्गुण हैं ग्रीर नवयोगेश्वर सगुण हैं। दूसरी मुक्ति भिक्त से प्राप्त होती है जिसके निरूपण में भिक्त के साधनों का ज्ञान देने वाले भगवान् उत्तम हैं ग्रीर (१) ग्रवधूत ब्राह्मण, (२) हस, (३) भीष्म, (४) भिक्षु, (५) पुरुरवा ये ग्रन्य पाँच उपदेश करने वाले हैं। भगवान् भी दो स्वरूप से उपदेश देते हैं (१) मूलस्वरूप से ग्रीर (२) ग्रवतार स्वरूप से। इसलिए (१) मूलस्वरूप से श्रीकृष्ण ग्रीर (२) ग्रवतार स्वरूप से हंस, इनके साथ ग्रवधूत ब्राह्मण इत्यद्ति पाँच मिलकर सात भिक्त के मार्गों का उपदेश देने वाले होते हैं, इसलिए ऐश्वर्य ग्रादि छः गुणवाले भगवान् श्रीकृष्ण को ही यहाँ उपदेश देने वाले कहे गए हैं।।७।।

कारिका—नारदो निर्गु ग्रास्तत्र कविप्रभृतयः परे । वैराग्यं भगवद्धर्माः सर्वनिर्ग्य एव च ॥६॥ नित्यं कथायाः श्रवर्गं पूजा चेत्यङ्गपञ्चकम् ॥६३॥

कारिकार्थ — पहली प्रकार की मुक्ति के प्रकरण में जो १० बोध करने वाले कहे गए हैं उनमें से नारदजी निर्गुण हैं ग्रीर किव ग्रादि नवयोगेश्वर भिन्न प्रकार के (सगुण) हैं। (१) वैराग्य, (२) भगवान के धर्म, (३) माया का स्वरूप ग्रीर उससे तरने का उपाय (नारायण की निष्ठा ग्रीर कर्म करने से कर्मों का किस प्रकार त्याग होता है) इन सबका निर्ण्य (४) हिर की कथा का सदा श्रवण ग्रीर (५) भगवान का पूजन। ये पाँच, ज्ञान के ग्रङ्ग हैं। ज्ञान से ग्रविद्या दूर होने के कारण यह पहली भगवद्भावरूप मुक्ति हुई जिसके प्राप्त होने से इस प्रकरण में पाँच ज्ञान के ग्रङ्ग, इस स्कन्ध के प्रथम पाँच ग्रघ्यायों में क्रमानुसार कहे गए हैं।।५३।।

कारिका—ग्रिभप्रायात्तु वैराग्यं पूर्वत्राङ्गं निरूपितम् । प्रक्रिया बोधिका ज्ञेया शेषयोर्बीज भावतः ॥६३॥

कारिकार्थ — ज्ञान प्राप्त होने पर ग्रहन्ता ममता का नाश होता है उस(ज्ञान) का मुख्य ग्रङ्ग वैराग्य है, इसलिए ग्रारम्भ में (पहले ग्रध्याय में) मूसल की कथा कही गई है जिससे यादवों का संसार में वैराग्य होवे ऐसा इस प्रकरण की रचना से जाना जाता है। जो मूसल की कथा यादवों में वैराग्य उत्पन्न कराने के ग्रभिप्राय से नहीं कही गई होती तो नारदजी ग्रौर वसुदेवजी के संवाद के बाद, छठे ग्रध्याय में देवता लोग भगवान् की स्तुति करते हैं, उसके ग्रारम्भ में या उसके पीछे ही यह कथा कही जाती । १६३।।

कारिका—द्वितीयस्य तु मुख्याङ्गः यत्र सर्वः प्रतिष्ठितम् ।।१०।। चतुर्मू तिहंरिः प्रोक्तस्त्रयाणां पूर्वभीरितम् । सङ्कर्षणस्य चरितमत्र स्पष्टं निरूप्यते ।।११॥

कारिकार्थ—दूसरा प्रकरण जीव की सायुज्य मुक्ति का है जिसका साधन भक्ति है स्रीर मूल परब्रह्म जिनमें सबकी प्रतिष्ठा है उसकी ही भक्ति करनी चाहिए परब्रह्म हिर चार स्वरूप से प्रकट हुए हैं—वासुदेव, प्रद्युम्न, ग्रनिरुद्ध ग्रीर सङ्कर्षण । जिनमें से वासुदेव, प्रद्युम्न ग्रीर ग्रनिरुद्ध के चरित्र पहले कहे गए हैं ग्रव सङ्कर्षण के चरित्र स्पष्ट रूप में कहे जाते हैं ॥११॥

कारिका—ज्ञानशक्तिस्तस्य मुख्या वासुदेवस्तु मोक्षदः। ग्रर्थकामौ द्वितीयस्तु धर्मः यच्छति मध्यमः॥१२॥ उपदेष्टा क्रियायां च निर्दोषत्वाय युक्तितः। कारिकार्थ — सङ्कर्षण (बलदेवजी) में ज्ञान शक्ति मुख्य है, जिससे वे ज्ञान देते हैं। उनका चिरत्र यहाँ स्पष्ट रूप से बताने के लिए इस प्रकरण में ज्ञान का बोध किया गया है वासुदेव मोक्ष-दाता हैं, प्रद्युम्न ग्रथं ग्रौर काम (पुरुषार्थ) प्राप्त कराने वाले हैं, ग्रनिरुद्ध धर्म प्राप्त कराते हैं ग्रौर जीव को दोषरहित करने के लिए कर्म का बोध करते हैं। सङ्कर्षण का शेष चरित्र इस प्रकरण में इस ग्रभिप्राय से कहा गया है कि उनके चरित्र की भी जानकारी मिले तब परब्रह्म के चारों स्वरूपों का चरित्र ज्ञान होने से उनमें निष्ठा प्राप्त होवे ग्रौर उस भक्ति से सायुज्य मुक्ति मिले।।१२६॥

कारिका—ग्रक्लिब्टकर्मा कालादेस्तथोपायं करोति हि ॥१३॥ तदर्थं मौसलं प्रोक्तं संक्षेपेग पुरोदितम् । ग्रन्ते चतुर्गां चरितं सर्वमेवोपसंहृतम् ॥१४॥

कारिकार्थ — ग्रक्लेश कार्यकर्ता भगवान् सङ्कर्षण ने कालादि के द्वारा यादवों के वंश का विनाश करने का उपाय किया। यादवों को ब्राह्मणों का श्राप दिलाया जिससे यादवों के कुल का संहार होवे। इस स्कन्ध के पहले ग्रध्याय में मूसल की कथा संक्षेप में कही गई है वही ग्रध्याय ३० के क्लोक १-२४-३३ में फिर यह बताने के लिए कही है कि सङ्कर्षण ने यादवों के कुल का संहार कराने का उपाय ब्राह्मणों की श्रापष्ट्य युक्ति से किया है इस प्रकार ग्रध्याय ३० वें तथा ३१ वें में ईश्वर की दो प्रकार की मुक्ति कही गई है। ममता का नाश करने के लिए प्रद्युम्न ग्रनिरुद्ध ग्रीर सङ्कर्षण देह का त्याग कर, ग्रपने प्रारम्भ किए हुए नाट्य को पूर्ण कर लेते हैं इस प्रकार ग्रध्याय ३० वें में तीसरे प्रकार की मुक्ति का निरूपण किया है ग्रीर ३१ वें ग्रध्याय में श्रीकृष्ण ने ग्रध्याय ३० वें में तीसरे प्रकार की मुक्ति का निरूपण किया है ग्रीर ३१ वें ग्रध्याय में श्रीकृष्ण ने ग्रपनी इच्छा से ग्रपने मूलस्वरूप में स्थिति करने (श्लोक ११ १२-१३) की कथा कह कर चौथे प्रकार की मुक्ति का निरूपण किया है। इस तरह (स्कन्ध के ग्रन्त में) इन चार स्वरूपों के सब चिरत्रों का उपसंहार किया गया है।।१४।।

कारिका—द्वयं निर्गलितं हात्र भगवच्चरितेन हि। तदा स्थितास्तु निर्द्वन्द्वाः सुखं प्राप्य परं गताः ।।१४ । नामारूढचरित्रस्य कीर्तनाच्चाऽपरे तथा।

कारिकार्थ — भगवान् के सम्पूर्ण चिरत्रों से दो निर्णय प्राप्त होते हैं — (१) भगवान् के समय में (पाण्डव ग्रादि) जैसे थे वैसे ही द्वन्द्वरहित रहे ग्रौर ग्रानन्द प्राप्त कर उन्होंने भगवान् की प्राप्ति की। (२) भगवान् के समय के बाद उत्पन्न हुए जीव भी भगवान् श्रीकृष्ण के नाम से प्रगट हुए चिरत्र का जो भक्ति से कीर्तन करेंगे, वे भी उसी प्रकार ग्रानन्द प्राप्त कर भगवान् को प्राप्त होंगे ।। १५ई॥

कारिका — लोकहष्ट्या चरित्रस्य ग्रह्मां बोधितं भवेत् ॥१६॥
ग्रतो विशेषं विज्ञातुं पुनः पृच्छति तत्त्वतः।

भगवानेव सर्वस्य कर्त्तत्यत्र निरूपितम् ॥१७॥ उपक्रमेग् निर्दृष्टः कथया चाऽपि बोधित ।

कारिकार्थ-पहला प्रकरण-जीव की ब्रह्मभाव मुक्ति ग्रध्याय १ से ५ तक है।

पहले ग्रध्याय में यादवों को वैराग्य प्राप्त कराने के लिए ब्राह्मणों द्वारा श्राप दिलाने का वर्णन है। यादवों को श्राप कैसे हुग्ना ऐसा प्रश्न राजा परीक्षित ने श्लोक द-१ में किया है जिसका उत्तर शुकदेवजी श्लोक १० से ग्रारम्भ करके देते हैं। राजा परीक्षित ने यह प्रश्न इसलिए किया कि जिससे लोक दृष्टि से भी भगवान् श्रीकृष्णा का चिरत्र ग्रच्छी तरह समभ में ग्राजावे। इस प्रश्न के उत्तर में शुकदेवजी ने ऐसे कहा कि भगवान् ही सबके कर्ता हैं, क्योंकि उन्होंने ही यादवों का संहार करने की इच्छा की। १०वें श्लोक के पहले भी ५वें श्लोक में भगवान् के हो श्राप के बहाने से कुल का संहार करने के बाबत कहा गया है। इस श्राप को दूर करने के लिए भगवान् समर्थ होते हुए भी उनने बाद में श्राप का ग्रनुमोदन ही किया (श्लोक २४)। दोषरहित भगवान् ने ही कुल के संहार की इच्छा की ऐसा ग्रारम्भ में चौथे श्लोक में भी कहा गया है ग्रीर श्राप की कथा कहकर भगवान् ने ही श्राप के बहाने से कुल का संहार किया ऐसा कहा गया है। इन सब (शाप दिलाना, संहार करना इत्यादि) के कर्त्ता भगवान् स्वयं ही हैं ।१७३।।

कारिका-ज्ञानं पुरा भगवता वसुदेवाय बोधितम् ।:१८।।

गुरुत्वभावनाभावाद्विस्मृतस्तत्पुनर्हरिः नारदं स्थाः यित्वाऽऽह मन्यते तं यतः विता ॥१६॥

कारिकार्थ — भगवान् ने वसुदेवजी को पहले ज्ञान दिया था (स्कन्ध १०, ग्र. ६२, इलोक २२-२५) परन्तु वसुदेवजी ने भगवान् को पुत्रभाव होने के कारण गुरु नहीं माना ग्रौर इस प्रकार की बुद्धि वसुदेवजी की होने से वे ज्ञान को भूल गए, इसिलए भगवान् ने नारदजी को गुरु स्थापित करके वसुदेवजी के पास ज्ञान देने के लिए भेजा क्योंकि वसुदेवजी नारदजी का ग्रादर करते थे ग्रौर भगवान् श्रीकृष्ण को ग्रपना पुत्र समभते थे इससे गुरु की भावना उनके हृदय में प्रगट नहीं हुई ॥ १६॥

कारिका—गोपिकावद्बहिर्द्द हो व्यसनत्वं हि भासते। ससारे निखिले तस्य त्यागेच्छा च प्रजायते ॥२०॥ श्रतः सम्यक्प्रबोधाय नारदोऽत्र निरूपितः। कारिकार्थ - जब तक वसुदेवजी की बाहर की दृष्टि रही तब तक गोपियों को तरह वे भी दुः खी होते थे (क्लोक ६) जिससे सब संसार का त्याग करने की भी उनको इच्छा हुई इसलिए उनको ज्ञान देने की ग्रावश्यकता भी थी। इसलिए भगवान् उनको ग्रच्छे प्रकार से ज्ञान का उप-देश देने के लिए नारदजी को गुरु बताकर उनके द्वारा वसुदेवजी को ज्ञान का उपदेश दिलाते हैं।।२०३।।

कारिका - पुष्टिमार्गस्थितं मत्वा कदाचिन्नैव मन्यते ॥२१॥ श्रतो मर्यादया सिद्धान्नव योगीव्वरान् जगौ । तैर्गु गातिक्रमे जाते नारदोक्तं हि भासते ॥२२॥

कारिकार्थ — नारदजी पुष्टिमार्गीय हैं इस प्रकार जानकर कदाचित वसुदेवजी उनके उपदेश का ग्रादर न करें इसलिए मर्यादा मार्ग से सिद्धि प्राप्त किए हुए नौ योगेश्वरों ने निमि को जो उपदेश दिया सो नारदजी ने वसुदेवजी को कहा क्योंकि नव योगेश्वरों के दिए हुए उपदेश से वसुदेवजी गुगों का ग्रतिक्रमण कर गुगातीत हो जाए ग्रौर नारदजी का उपदेश उनकी बुद्धि ग्रहण कर सके ॥२२

कारिका — नवानां भूमिकाः प्रोक्ताश्चतस्रो ह्यधिकारतः। ग्रतोऽध्यायैश्चतुर्भिहि तदुक्तं विनिरूप्यते।।२३॥

कारिकार्थ — निमि का ग्रधिकार देख उसके ग्रधिकारानुसार नौ योगेश्वरों ने चार विभाग से उसको उपदेश दिया जो दूसरे से पाँचवें ग्रध्याय (ग्रर्थात् ४ ग्रध्यायों) में है वही नारदजी ने वसुदेवजी को उपदेश दिया है ॥२३॥

कारिका - तत्र सर्वोत्तमो यस्तु तस्य कार्यद्वयं मतम् ।

भगवद्धर्मकरणं ततो भागवतो भवेत् ॥२४॥

ग्रथवा भगवद्भक्तं स्तद्धमंस्तु समाचरेत् ।

कारिकार्थ — नव योगेश्वरों में से उत्तम किव ने भगवान् के चरणकमल की सेवा करनी, भगवान् को सर्व समर्पण करना इत्यादि उत्तम भक्तों को भगवान् के प्रति ग्राचरण करने के धर्मी का ज्ञान दिया (श्लोक ३३-४३) भगवान् के धर्म का पालन करने वाले भगवान् के भक्त को किन लक्षणों से पहचाना जाए ग्रीर उसके वाद उनके साथ भगवान् के धर्मों का ग्राचरण करने की जानकारी दूसरे योगेश्वर हिर ने दो (श्लोक ४५-५५) इस प्रकार प्रथम श्रेणी के सबसे उत्तम भक्त को धर्मों का पालन करने की विधि इस ग्रध्याय में योगेश्वर किव ग्रीर हिर ने राजा निमि को बताई इस प्रकार नारदजी ने वसुदेवजी को कहा ॥२४६।।

कारिका — उत्तमस्य तु चत्वारि कर्त्तव्यानीति रूप्यते ॥२५॥ प्रादौ मायापरिज्ञानाद्वैराग्यं सुदृढं मतम् । ततस्तत्तरणोपायं गुरुसेवादिकं चरेत् ॥२६॥ ततो ब्रह्म परं ज्ञात्वा यज्ञान् कुर्यादर्हीनञ्जम् । वैदिकांस्तान्त्रिकान् वाऽपि तदथं वेदनिर्ण्यः ॥२७॥

कारिकार्थ – दूसरी श्रेगी के उत्तम भक्तों के ग्राचरण करने के धर्मों का वर्णन तीसरे ग्रध्याय में कहा गया है इस ग्रध्याय में (१) योगेश्वर ग्रन्तिरक्ष निमि को माया का स्वरूप बताते हैं (श्लोक ३-१६ तक) यह माया के स्वरूप का ज्ञान वैराग्य दृढ़ करता है बाद में (२) योगेश्वर प्रबुद्ध गुरु की सेवा इत्यादि से माया को तर जाने का उपाय बताते हैं (श्लोक १८-३३) नारायण में ग्रासक्तिवाला माया से सहज ही में पार हो जाता है, इस प्रकार ३३वें श्लोक में बताते हैं। ग्राम्तिवाला माया से सहज ही में पार हो जाता है, इस प्रकार ३३वें श्लोक में बताते हैं। ग्राम्तिवाला माया से सहज ही में पार हो जाता है, इस प्रकार ३३वें श्लोक में बताते हैं। श्राम्तिवाल परब्रह्म नारायण के स्वरूप का वर्णन करते हैं। (श्लोक ३५-४०) ग्रीर चौथे योगेश्वर ग्राविहोंत्र वैदिक ग्रीर तान्त्रिक इत्यादि यज्ञों को सदा करे, उन कर्मों से ही कर्म का त्याग ग्रथवा नैष्कर्म्य प्राप्त करने के सम्बन्ध में उपदेश देते हैं ग्रीर वेद का ऐसा ही निर्णय होना बताते हैं (श्लोक ४३-५५) दूसरी कक्षा के उत्तम भक्त को (१) माया का स्वरूप जानना (२) उससे पार होने का उपाय करना (३) परब्रह्म का स्वरूप जानना (४) वैदिक तान्त्रिक इत्यादि यज्ञ कर उन कर्मों से नैष्कर्म्य प्राप्त करना, ये चार कार्य करने के हैं ॥२७॥

कारिका—तत्राऽशक्तस्य सततं कथाश्रवरामीर्यते। सर्वावतारैर्यज्जातं तस्मिश्चेत्तः सुखी भवेत्।।२८॥

कारिकार्थ—तीमरी श्रेगी के मध्यम भक्तों के करने के कर्म चौथे ग्रध्याय में कहे गए हैं जो तोसरे ग्रध्याय में कहे हुए कार्य करने में ग्रासक्त हों उनको भगवान के भिन्न-भिन्न ग्रवतारों के चरित्रों की कथा श्रवगा करने से सुख होता हो तो उनको सदा इन कथनों का श्रवण करना चाहिए। यह बोध द्रुमिल योगेश्वर ने राजा निमि को किया।।२८।।

कारिका - ततोऽपि प्रथमो यस्तु प्राकृतः स निगद्यते । तस्या भजनिन्दायां सिन्नवेशः पुरा भवेत् ॥२६॥

ततो युगानुरूपेगा भजेत् स्वस्याऽधिकारतः।

कारिकार्थ — भागवत (भक्त) की चतुर्थ कक्षा को 'ततोऽपि' इत्यादि डेढ़ श्लोक में कहते हैं। पूर्व में बताए हुए ग्रधिकारियों में भी जो प्रथम ग्रधिकारी (हीनाधिकारी) वह प्राकृत ग्रधिकारी कहा जाता है। वह हीनाधिकारी भी यदि भगवद्भजन की निन्दा नहीं करता है तो पहले उसका

भगवन्मार्ग में ग्राग्रह हढ़ हो जाता है, तदनन्तर ग्रपने प्राकृत ग्रधिकार के ग्रनुसार युग के ग्रनुरूप वह मुमुक्षु पुरुष भगवान् का भजन करे।।२६३।।

शंका होती है कि जघन्य अधिकारी की मुक्ति कैसे होगी ? इसके लिए कहते हैं ।।२६ है।। कारिका—भींक चाऽग्रे स्वयं प्राह कृतार्थत्वं च पुष्टितः ।।३०।।

कारिकार्थ — भगवान् स्वयं ही भक्ति का वर्णन ग्रागे करेंगे तथा पुष्टि (ग्रनुग्रह) से वह प्रथमाधिकारी (प्राकृत) भो कृतार्थं हो जाएगा। यहाँ प्राह पद देहली दीपक न्याय से दोनों जगह सम्बद्ध है तात्पर्यं यह है कि भगवान् के द्वारा वर्गित भक्ति करने से तथा भगवान् के ग्रनुग्रह से उस प्रथमाधिकारी की मुक्ति हो जाएगी ॥३०॥

शंका – इस वसुदेव-नारद संवाद (कथा) का उपन्यास ब्रह्मवाद को समभाने के लिए किया है किन्तु यहाँ श्रोता (वसुदेव) यदि शुकदेव जैसा हो तब तो वह संवाद उचित होगा परन्तु वैसा तो यहाँ दिखाई नहीं देता तो फिर इस कथा को ब्रह्मवाद का बोधन करनेवाली कैसे कही जाएगी। इस शंका का उत्तर हैं -

कारिका ज्ञानस्य पूर्वसिद्धत्वात्कार्यमत्र निरूपितम् मोहाभावस्तु तेनैव सिद्धमेवाऽखिलं यतः ॥३१॥

कारिकार्थ — श्रोता वसुदेव को ज्ञान तो कारागृहादि में पहले ही सिद्ध था। यहाँ तो केवल ज्ञानी के कर्त्तंव्य का निरूपण किया है। ज्ञानी का कर्त्तंव्य है श्रवण उस श्रवण से हो मोह का ग्रभाव हो जाएगा तो उससे सकल साधनों की सिद्धि हो जाएगी फिर ब्रह्मभाव में क्या सन्देह हैं इसकी पुष्टि इस ग्रध्याय को समाप्ति के 'जहतुर्मोहमात्मनः' से होती है। वसुदेव-देवकी ने ग्रपने मोह का परित्याग किया। इस मोह निवृत्ति से ही उन्हें सकल साधन प्राप्त हुए। शंका होती है कि जब वसुदेवजी का मोह निवृत्त हो गया तो उसके ग्रनन्तर उनमें ग्रभिमान की स्थित कैसे रही। इसका उत्तर यह है कि मोह निवृत्ति के ग्रनन्तर जो ग्रभिमान की स्थित रही उसमें तो भगवान की इच्छा कारण थी। बिना ग्रभिमान की स्थित के ग्रागे कही जाने वाली लीला नहीं हो सकती थी।।३१।।

# भूमिका

दशम स्कन्ध में भगवान् ने लीलाग्रों द्वारा श्रविद्या का नाश किया जिससे सकल मुक्ति की प्राप्ति हो सकती है, इसलिए निरोधात्मक दशम स्कन्ध कारण रूप है ग्रीर मुक्तिलालात्मक एकादश स्कन्ध कार्य है, इस प्रकार दोनों स्कन्धों की कारण, कार्य संगति है।

एकादश स्कन्ध में स्वरूप स्थिति रूप मुक्ति लीला का निरूपण ३१ ग्रध्यायों में है। इस स्कन्ध में दो प्रकरण हैं—(१) जीवमुक्ति प्रकरण ग्रौर (२) ब्रह्ममुक्ति प्रकरण। इन दो प्रकार के प्रकरणों में से पहला ब्रह्मभाव प्राप्ति प्रकरण पाँच ग्रध्यायों में विणित है। जीव को ग्रशभाव की प्राप्ति विद्या द्वारा ही होती है। विद्या के भी ग्रविद्या की तरह पाँचपर्व हैं, ग्रतः एक-एक श्रध्याय में विद्या के एक-एक पर्व का निरूपण किया गया है, जिससे ब्रह्मभाव प्रकरण का वर्णन पाँच ग्रध्यायों में हुन्ना है—

प्रथम ग्रध्याय में विद्या के प्रथम पर्व वैराग्य का निरूपण है—भगवान् ने ब्राह्मण द्वारा यादवोंको शाप दिलवाकर स्वकुल की लीला समेटने से ग्रपना वैराग्य प्रदर्शित किया है, वैराग्य विद्या का पूर्व रूप है जिससे ग्रविद्या से उत्पन्न 'प्राणाध्यास' की निवृत्ति होती है।

दूसरे ग्रध्याय में विद्या के दूसरे पर्व सांख्य का निरूपण है। मुक्ति का कारण ग्रद्धेतज्ञान है, इसलिए प्रथम भगवान् ग्रौर सर्व पदार्थों के स्वरूप का तत्विविचनापूर्वक सत्य तथा पूर्ण ज्ञान होना चाहिए, वह प्राप्त करने के लिए उस सत्सङ्क में जाना चाहिए जिस सत्सङ्क में भगवान् के एवं जीव के सच्चे स्वरूप का ज्ञान मिलता हो, भगवान् की लीलाग्रों का वास्तिवक भाव, रहस्य, समभाया जाता हो, भगवान् की प्रसन्नता के जो दैन्यादि साधन हैं उनका उपदेश मिलता हो तथा भगवत्कीर्तनादि होता हो, ऐसे सत्सङ्क में जाकर भगवद्भक्तों के साथ उनका श्रवण एवं मनन करना चाहिए, इस प्रकार के सत्सङ्क से साङ्ख ज्ञान प्राप्त कर जीव ग्रविद्या के पर्व स्वरूप के ग्रज्ञान को नाश करने में समर्थ होता है। स्वरूपज्ञान की निवृत्ति होते ही स्वस्वरूप के ज्ञान की स्फूर्ति होती है, ग्रर्थान् जीव समभने लगता है कि मैं ब्रह्म का ग्रंश हूँ न कि देह ग्रादि हूँ। मेरा धर्म है ग्रपने ग्रंशी का भजन करना।

१-वैराग्यं सांख्ययोगौतपोभक्तिश्च केशवे।

२-ममैवांशो जीवलोके, भगवद्गीता श्रंशोना शकापदेशान बह्य पूत्र ।

तीसरे ग्रध्याय में योग का निरूपण है, जिसमें प्रबुद्ध योगेश्वर ने उपदेश दिया है कि 'सर्वतोमनसोऽसङ्ग', ग्रथं—सर्वलोकिक विषयों से दूर रहकर मन का निरोध करना, जैसे मन भगवद्धमें के प्रति प्रेमवाला हो ऐसी शिक्षा ही योगविद्या व उसका पर्व है। इस योगविद्या को प्राप्त करने से ग्रविद्या के पर्व 'ग्रन्त:करणाध्यास' की निवृत्ति होती है। सारांश यह है कि चित्त की समग्र वृत्तियों को ग्रपने वश में करना योग है, जिसके द्वारा जीव का ग्रन्त:करणाध्यास टूट जाता है। स्वस्वरूप के ज्ञान में होने वाली हकावट नष्ट होती है।

चौथे ग्रध्याय में विद्या के तीसरे पर्व तप का निरूपण है, जैसे कि नारायण की तपस्या, ग्रवतारों के चरित्र एवं नित्य हरि कथा श्रवणारूप तप का निरूपण है, विद्या के इस तप रूपपर्व से जब ग्रविद्या के पर्व द्वारा उत्पन्न 'इन्द्रियाध्यास' की निवृत्ति हो जाती है, तब चित्त के सर्वदोष निवृत्त हो जाते हैं।

पांचवें ग्रघ्याय में 'भिक्ति' का कथन है एवं देवस्तुति में भगवत्स्वरूप तथा भगवद्भक्ति का निरूपण है ग्रौर भगवद्भजन न करने वालों की निन्दा द्वारा भिक्त की श्रेष्ठता बताई है विद्या के इस भिक्त रूप पर्व से श्रविद्योत्पन्न 'देहाध्यास' का नाश होता है। 滋

ग्रध्याय ६ से २६ तक २४ ग्रध्यायों में सायुज्य मुक्ति प्रकरण है २४ तत्वों के ग्रतिक्रमण करने से जब भक्ति सिद्ध होती है तब सायुज्य मुक्ति मिलती है।

तत्व २४ हैं ग्रतः २४ ग्रध्यायों से जीव मुक्ति प्रकरण में सायुज्य मुक्ति प्रकरण का

ग्रनन्तर ३०-३१ दो ग्रध्यायों में ब्रह्म मुक्ति प्रकरण है ब्रह्ममुक्ति प्रकरण का भावार्थ यह है कि ग्रहन्ता-ममता के ग्राक्षय स्थान मनुष्य रूप का जो नाट्य भगवान ने कर दिखाया उस नाट्य को उनने समेट लिया।

ग्रहन्ता-ममता इन दोनों के नाश का विषय इस प्रकरण में विश्वित है, ग्रतः इस प्रकरण के दो ग्रध्याय हैं, एक में ममता का नाश ग्रीर दूसरे में ग्रहन्ता के नाश का वर्णन है।

ग्रध्याय ३० में ममतास्पद यादवों को स्वेच्छा से श्राप दिलवाकर नाश कराया यह कथा कह ममता त्यागरूप ग्रभिनय का वर्णन किया है, जिससे दिखाया कि वास्तव में मुभे ममता नहीं, मैं ब्रह्म हूं ग्रतः मुभ में ममता है हो नहीं, मैं सदैव मुक्त ही हूं।

ग्रध्याय ३१ में ग्रहन्ता के ग्रास्पद (स्थान) देहत्याग से बता दिया कि मेरे में देहाध्यास भी नहीं है, कारण कि मैं सदैव मुक्त स्वरूप हूं, यह सब मेरी नाट्य लीला है, वास्तव में तो मेरी

<sup>※─</sup> ग्राच र्यं श्री की सुबोधिनी' चतुर्थाध्याय एवं पांचवें के दो इलोकों पर ही प्राप्त हुई है।

यह देहत्याग लीला वास्तिविक नहीं है, क्योंकि मुक्तमें ग्रीर मेरी देह में भेद नहीं है, जैसे मैं रस स्वरूप हूं वैसे ही यह देह भी रसरूप है. ग्रतः मैं ग्रीर देह पृथक नहीं हूँ ग्रानन्दमय होने से दोनों एक ही है, जीववत् देह से मैं पृथक नहीं हूँ जीव सिच्चद्रूप है उसकी देह याश्व भौतिक है ग्रतः वे पृथक पृथक हैं।

प्रभास में की हुई मेरी लीला ग्रसुरों के व्यामोहार्थ है तथा मनुष्यों को ग्रहन्ता ममता त्याग के शिक्षार्थ है।

महाफल तो 'निरोध' ही है, न कि सुक्ति का ग्राश्रय, मुक्ति व ग्राश्रय तो महाफल रूप निरोधार्थं ही भगवान् कृपा कर लीलार्थं सृष्टि के जीवों को प्रत्यापित रूप से कराते हैं;

'मुक्तिहित्नाऽन्यथारूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः' इस श्रुति स्रोक्त मुक्ति लक्षणानुसार लीला सृष्टि के जीवों की लीलोपयोगी स्वरूप से स्थिति ही मुक्ति हैं, ग्रतः भगवदन्तस्थिति रूप जो मुक्तत्व-भाव है उस भाव से मुक्त हो जाना ही एकादश स्कन्ध का तात्पर्यं है द्वादशस्कन्ध प्रोक्त ग्राश्रय तो भगवान ही है—ग्रतः एकादश स्कन्धीय मुक्ति तथा द्वादशस्कधीय ग्राश्रय दोनों सिद्ध होने के ग्रनन्तर महाफल रूप निरोध हढ़ होता है जिस निरोध के होने पर ही प्रपञ्चविस्मृति पूर्वक भगवदासक्ति होके व्यसनावस्था प्राप्त होती है वह व्यसनी क्षण भर भी भगवान ग्रौर तदर्थ क्रिया किए बिना रह नहीं सकता है—ग्राचार्य श्री की ग्राज्ञानुसार 'प्राप्तं सेवेत निर्ममः' ग्राज्ञा का पालन कर सञ्चात्यागी बन जाता है—उस समय वह रसरूप रसेश्वर के पूर्णानन्द का ग्रनुभव कर उसमें ही मग्न रहता है।

इत्यलम्

#### श्रीकृष्ण-उद्धव संवाद (राग केदारो)

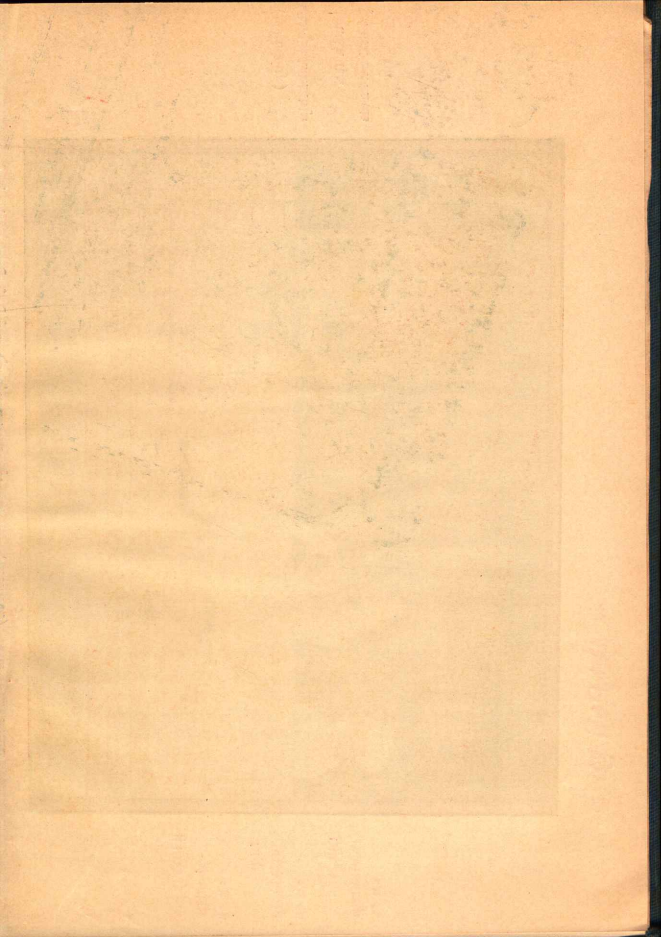
क्यों करि सकौं ग्राज्ञा भंग। नहिंन छूटत संग ॥ करुन मय पद-कमल लालच, रजायसु होत मोसन, कहत बदरी कह करोँ मम पाप पूरन, सुनि न निकसत में ऽपराधी ब्रज-बधुनि सौं, कहे वचन विष तूल। मोहिँ तजि के ग्रवर को बिय, सह सुल ॥ ऊधौ, मिटै जुग भृत रीति। ग्रब न जौ तुम जाहु महा मोसन तेरी सकल जानत, सकल ज्ञान प्रबोधि उनसौँ, कहि कथा जादवन कौ प्रलय सुनि वे, मरहिँगी म्रकुलाइ।। श्रति विषाद सु हुदै करि-करि, उठि चल्यौ ह्वं दीन । भयौँ सूर-प्रभु तुम कृपा-सागर, किन हौं

सूरसागर-एकादश स्कन्ध

#### हंस अवतार वर्णन

#### रागविलावल

हरि हरि हरि हरि मुमिरन करो। हरि चरनारविंद उर घरो ॥ हरि ज्यौं धर्यो हंस अवतार । कहौं सु कथा सुनौ चित धारि ॥ सनकादिक ब्रह्मा पे जाइ । कार प्रनाम पूछ्यो या भाइ ॥ किथों विषय को चित गहि रहा। के विषयिन ही चित कों गहारी॥ नीर-छीर ज्यौं दोउ मिलि गए। न्यारे होत न न्यारे किए।। हम तौ जतन कियौ बहु भाइ । तुम ग्रब कहो सु करें उपाइ ॥ ब्रह्मा कों उत्तर नींह ग्रायौ । तब सनकादिक गर्व बढायौ ।। बह्मा रह्मौ निरुत्तर होइ ॥५॥ ज्ञान हमारौँ ग्रतिसय जोइ। हरि-पद घ्यान लगाए । तब हरि हंस रूप घरि म्राए ।। सबिन रूप देखि सुख पायौ । सबिहिन उठि के माथौ नायौ ।। सनकादिकन कह्यौ या भाइ। हमकौं दीजै प्रभु समभाइ।। को तुम क्यों करि इहाँ पधारे। परम हंस तब वचन उचारे।। यह तो प्रश्न जोग है नाहीं । एक ग्रातम हम तुम माहीं ।। जौ तुम देह देखि के पूछौ । तोहू प्रश्न तुम्हारौ छूछौ ॥ पंचभूत ते सब तन भए। कहा देखिक तुम भ्रमि गए॥ यह किह उनकौ गर्व निवार्यौ । बहुरो या विधि बचन उचारयौ ॥ विषय चित्त दोऊ हैं माया । दोऊ जड़ ज्यौं तरुवर छाया ।। तरुवर डौलैं डोले सोइ। ज्यों जिय लिंग चित चेतन होइ॥ फिरि जब चित्त विषय तन जोवे । चित्त विषे संयोग तब होवे ।। ऐसी भांति रहें दोउ गोइ। ति-है न्यारे करि सकै न कोइ। उयौँ सपने में सुख दुः ब जाइ । जानि सत्य राखे चित लाइ ।। जब जागे तब मिथ्या जाने। ज्ञानो इनकौँ नित यों माने।। विषय चित्त दोऊ भ्रम जानौ । ग्रातम रूप सत्य करि मानौ ।। श्रवनादिक मैं चित्त लगावहु । प्रेम सहित मम रूपहि ध्यावहु ।। ऐसें करत विर्धं हू होइ। ग्ररु मम चरन रहै चित गोइ।। जो ऐसी विधि साधन करें। सो सहजीह सम पद अनुसरें।। भीर जु बीचित्र तन छुटि जाइ। तौ लै जन्म भक्त गृह आइ।। ह्वाँ हूँ प्रेय-भक्ति को ठान । पावै मेरो परमऽस्थान ।। साकादिक सौं कहि यह ज्ञान । परम हंस भए अंतर्धान ।। जो यह लीला सुने सुनावं। सूर सो प्रेम-भक्ति कौं पावं।।



# \* अर्थ सुक्रिक्टि \*

अस्वरह भूमरहलाचार्य चक चूहामसी श्रीमद्दल्लमाचार्य चरस्स

प० म०
श्रीमाध्यमहुजी
काश्मीरी
प० म०
श्रीकुरुण्दासजी
मेधन
प० भ०
श्रीदामोदर-

श्री मद्रज्लभाचार्य चरण (महाप्रभुजी) प. भ. श्री माधवभट्डजी की सुबोधिनी लिखवा रहे हैं

।। श्री कृष्णाय नमः ॥
॥ श्री गोपीजनवह्नभाय नमः ॥
॥ श्री वाक्यतिचरणकमलेम्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुरागा

एकादश स्कन्ध

श्री मद्रल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

जीव मुक्ति (ब्रह्म-भाव) प्रकरण "अध्याय—" १

# भगवान् का मुक्तिलीला विहार तथा यदुकुल का उपसंहार

इस प्रथम ग्रध्याय में भगवान का स्वरूप व्यवस्थित रूप मुक्ति-लीला विहार में वैराग्य रूपी बीज का कथन है। विद्या के प्रथम पर्व वैराग्य उत्पन्न करने के लिये, भगवन्मत को जानने वाले विप्रों से यादवों को ब्रह्म शाप की प्राप्ति हुई। मूसल प्रसंग के बहाने से यहुकुल का संहार भगवान ने ही किया है। पंच पर्वा का मुख्य ग्रंग वैराग्य वह है जो जीव के ग्रन्तः करणाध्यास का निवारण करे। जो कि प्रभु को इष्ट है, उस ही का निरूपण यहां किया जाता है। स्कन्धार्थ में संङूर्षण चरित्र को भूभार हरण बताया गया है।

श्री बादरायिगिरुवाच श्लोक - कृत्वा दैत्यवध कृष्णः सरामो यदुभिवृंतः ॥ 1 ।।

रलोकार्थ:—श्री शुकदेवजी ने कहा कि श्री कृष्ण ने बलरामजी सहित यदुवंशियों से वेष्टित दैत्यवध (कंस जरासंधादि) कर के—

कारिका—ग्रथंकित्रंशताध्यायमं किरेकादशे द्विधा । ब्रह्मभावः कृष्णमोगो हरेर्धर्मस्तथाज्ञया ॥ १ ॥

कारिकार्थ — प्राचार्य श्री एकादश स्कन्ध के विवरण करने की इच्छा करते हुए सर्व प्रथम कारिकाग्रों द्वारा पूर्व स्कन्धों की संगति दिखाते हैं। यहाँ 'प्रथ' श्रानन्तर्यवाची है जिससे ग्रवसर संगति बताई है।

एकादश स्कन्ध में ३१ ग्रव्यायों से-(१) जीव मुक्ति (२) ब्रह्म मुक्ति, ये दो प्रकार की मुक्ति लीलाएं कही गई हैं। जिसमें पहने श्लोक में बतलाते हैं कि जीव की मुक्ति दो तरह से होती है (ग्रं) ब्रह्म भावा मुक्ति (ग्रा) सायुज्य मुक्ति ग्रर्थात् कृष्ण के संयोग ग्रथवा हरि के धर्मों से तथा ग्राज्ञा से प्राप्त होती है।। १।।

#### कारिका—ग्रविद्या पञ्चपर्वा हि तन्नाशे प्रथमा भवेत्। प्रकृत्यतिक्रमे चान्या ततोध्यायास्तथा द्वये ॥ २ ॥

कारिकार्थ — दूसरी कारिका में कहते हैं कि जीव की ब्रह्मभावा मुक्ति एवं सायुज्य मुक्ति में प्रतिबन्धक (१) पञ्चपर्वा ग्रविद्या (ग्र) देहाध्यास, (ग्रा) इन्द्रियाध्यास (इ) प्रागाध्यास, (ई) ग्रन्त:करणाध्यास, (उ) स्वरूप विस्मृति (२) प्रकृति है। ग्रविद्या के नाश होने पर जीव ब्रह्म भाव को प्राप्त करता है। ग्रविद्या पञ्चप्रकारा होने से इसका वर्णन पाँच ग्रध्यायों में किया गया है। प्रकृति के २४ तस्व हैं ग्रतः इसका वर्णन २४ ग्रध्यायों (६ ग्रध्याय से २६ ग्रध्याय) में किया गया है। इन तत्वों के ग्रतिक्रमण (लाँघने) पर जीव कृष्ण—सायुज्य मुक्ति प्राप्त करता है।। २।।

#### जनकोध्चोद्धवश्चेव सात्त्विको राजसस्तथा। पुष्टिमार्गस्य मुख्यत्वाद विपरीता गतर्गु सोः॥ ३॥

कारिकार्थ —तीसरी कारिका में उद्धवजी ने राजस ग्रधिकारी होते हुए भी उत्तम फल प्राप्त किया ? ग्रौर जनक सात्विक होते हुवे भी उत्तम फल क्यों न ले सके ? इस प्रश्न का उत्तर देते हैं कि फल देने में—पुष्टिमार्ग में ग्रनुग्रह मार्ग की मुख्यता है। पुष्टिमार्ग की गति गुणों से विपरीत है, कारण कि पुष्टिमार्ग में भगदनुग्रह ही फल दाता है। इस कारण से वहाँ गुणों का बल नहीं चलता है। ग्रतः भगवत्कृपा से राजस उद्धवजी को भगवत्सायुज्य प्राप्त हुग्रा ग्रौर जनक सात्विक होते हुवे भी ब्रह्मभाव मुक्ति ही प्राप्त कर सके क्यों कि वहाँ भगवदनुग्रह नहीं था।। ३।।

#### कारिका मुिर्क्तिहत्वान्यथारूपं स्वरूपेगा व्यवस्थितिः। जीवब्रह्मविभागेन द्विधा द्वयमुदीर्यते ॥ ४॥

कारिकार्थ: — चौथी कारिका में-शेष ३० व ३१ वैं-दो ग्रध्यायों में जिस प्रकार ब्रह्ममुक्ति सीला की है उसका वर्णन करते हैं, 'ग्रन्यथा रूप का त्याग कर ब्रह्म की स्वरूप में स्थिति' – ब्रह्ममुक्ति है ग्रर्थात ब्रह्म ने भू-भार दूर करने हेतु मनुष्य नाट्य-जीलोपयोगी ब्यूह सहित जिस रूप को धारण किया था, मनुष्य को जिस रूप में ग्रन्यथा प्रतीत होती थो उसका नटवत् स्वेच्छा से त्यागकर

<sup>%</sup> ब्रह्मभावा मुक्ति में जड़ में तिरोहित चिदानन्दांश एवं जीव में तिरोहित आनन्दांश प्रगट हो कर सर्वत्र सिच्चिद नन्दता प्रदिशत होती है। अर्थात् हिर के सिच्चिदानन्द धर्म इनमें प्रगट होते हैं जिनका वर्णन १ से ५ प्रध्यायों में 'धर्मान् भागवतान् क्लोक से 'ब्रह्मभूया व कल्पते' में किया गया है।

<sup>†</sup> सायुज्य मुक्ति जो कि भगवदाज्ञा से होती है जिसका स्पष्ट वर्णन (भा.स्क.११म्र.२९के४१ से ४४) तक है। 'गच्छो द्भव मयादिष्ट:मामेष्यस्ति ततः परम्' किया है।

भगवान् ने स्व स्वरूप जो कि निगुर्ण व्रजोद्धारक है उसमें स्थित की; इसी को 'ब्रह्ममुक्ति' कही गई है। भगवान् ने यादवों में प्रविष्ट अपने प्रद्युम्नादि अंशों का भी गुणाभिमान त्याग करा कर स्व स्वरूपों में स्थिति कराई है। जीव और ब्रह्म मुक्ति के पृथक् विभाग होने के कारण ही दो प्रकार से वर्णन किया है।। ४।।

कारिका तामसा राजसाक्ष्वेके तत ग्राद्ये द्वयं मतम् । ग्रंशाक्व भगवांक्ष्वेति द्वितीयोपि द्विधा मतः ॥ ५ ॥

कारिकार्थ—पाँचवी कारिका में तामस भक्त और राजसभक्त दोनों पुष्टि (अनुग्रह) के कारए एक प्रकार की कोटि में आ जाते हैं। यथा-दशम स्कन्ध में तामस गोपीजनों ने सर्वात्मभाव वाले होने से ब्रह्म सायुज्य प्राप्त किया और यहां राजस उद्धवजी को सर्वात्मभाव से ब्रह्म सायुज्य प्राप्त हुआ अतः तामस राजस दोनों की एक कोटि हो गई, अर्थात् यहाँ पुष्टिमार्ग में गुएगों का आधिक्य नहीं अपितु भगवदनुग्रह का प्राबल्य है।। १।।

श्लोक—भुवोवतारयद् भारं जविष्ठं जनयन् कलिम् ॥१॥

श्लोकार्थ-प्रत्यधिक कलि (कलह) उत्पन्न कर भूमि का भार उतारा ॥ १॥

कारिका—ततः पञ्चभिराद्या स्यात् चतुर्विशतिभिः परा । एकैकेनेश्वरक्ष्योक्ते त्याज्यांशाभावतः परे ॥ ६ ॥

कारिकार्थ — छठी कारिका में कहते हैं कि जीव ब्रह्मभावा मुक्ति का वर्णन ११ वें स्क्रन्थ में १ से ५ अध्याय तक किया है। सायुज्य मुक्ति का वर्णन ६ से २४ अध्यायों में किया है। ब्रह्ममुक्ति प्रकरण भी दो प्रकार का होने से प्रत्येक का पृथक् — पृथक् अध्याय में वर्णन किया है। तथा—३० वें अध्याय में अपने प्रद्युम्नाँशों की मुक्ति का वर्णन है। ३१ वें अध्याय में ईश्वर मुक्ति वर्णित है। एक अध्याय में वर्णन करने के अभिप्राय को स्पष्ट करते हुवे आचार्य श्री आज्ञा करते हें कि जिस प्रकार जीव मैं प्राकृत त्याज्य अंश है इस प्रकार ईश्वर में प्राकृत—त्याज्य अंश नहीं है। अतः एक ही अध्याय में वर्णन हुआ है। ६।।

कारिका ममाहय्मतिनाशार्थं प्रक्रियाद्वितयं मतम् । तयोरभिनयः पश्चात् भगवतेति च ॥ ७॥

कारिकार्थ—सातवीं कारिका में कहते हैं कि ग्रहंता ममता के नाशार्थ दोनों प्रकरणों में दो—दो प्रक्रियाएँ कही हैं। जीव की ग्रहंता ममता नाश होने के पश्चात् ही उसकी मुक्ति का मार्ग सरल हो जाता है। भगवान् ने तो ग्रहंता ममता त्याग का केवल नट की भांति नाट्य कर दिखाया है, वस्तुतः ईश्वर में ग्रहंता ममता जो प्राकृत गुरा हैं, वे हैं ही नहीं ॥ ७॥

कारिका—तश्च प्रथमेध्याये बीजद्वयमुदीर्यते । ब्रह्ममुद्यिनिजेच् अतो वैराग्येगोतरस्य च ॥ ८ ॥ कारिकार्थ—ग्राठवीं कारिका में कहते हैं कि ११ वें स्कन्ध के प्रथम ग्रध्याय में दोनों के बीज कहे हैं। यथा-ब्रह्म ग्रपनी मुक्ति (स्वस्वरूप में स्थिति) स्वेच्छा (ग्रपनी इच्छा) से करता है तथा जीव की मुक्ति (ग्रहन्ताममतादि प्राकृत गुएगों के बन्धन से छूटकर ब्रह्मभाव प्राप्त करता है) वैराग्य से होती है।। द।।

#### कारिका-चतुर्धामुक्ति पक्षस्तु तदिच्छात इतिस्थितिः ॥ ८ ।।

कारिकार्थ — ग्रर्ड कारिका में कहते हैं कि — चार प्रकार की मुक्ति का वर्णन जो तृतीय स्कन्ध में हुग्रा हैं, वह भगवान स्वेच्छा से वा ग्रथने भक्तों की इच्छा से करते हैं, ग्रर्थात् भगवान् ग्रयनी इच्छा से जिस जीव को जैसी मुक्ति देना चाहते हैं उससे तथावत् (उस प्रकार के) साधन कराके वा कृपा से वह मुक्ति दे देते हैं ग्रथवा भक्तों की जैसी मुक्ति लेने की इच्छा हो वैसी दे देते हैं। वास्तव में, जो भक्त सेवा-रस में ग्रानिन्दत हैं वे मुक्ति की इच्छा ही नहीं करते हैं।। दर्भ।

इस प्रकरण में बीज प्रकार से ईश्वरेच्छा से सात श्लोकों में मुक्ति का प्रकार कहते हैं। ईश्वर की मुक्ति में भू-भार हरण ही बीज है जिसका वर्णन पाँच श्लोकों में करते हैं।

श्रथ व्याख्या, तत्र बीजप्रकारेगोश्वरेच्छया मुक्तिप्रकारमाह सप्तिभः, ईश्वरस्य मुक्तौ भूमेर्भारनिराकरगं बीजिमिति तदाह पञ्चिमः कारिका—एकैकेन त्रिभिश्चेति कायवाङ्गमनसा कृतम् ॥ ६॥

कारिकार्थ—कायिक, वाचिनक ग्रौर मानिसक तीनों से ग्रथवा एक-एक से दुर्योधनादि ने पाण्डवादि सभी को नानाविध दुःख दिये, जिनको निमित्त बना कर भगवान् ने उनके द्वारा भू-भार हरणा किया ॥ ६ ॥

मुबोधिनी—तत्र कायिकमाह कृत्वेति, नायमनुवादः किन्त्वपूर्वत्या भूभार रूपदैत्यवधो निरूप्यते,
"भूमिद् प्तनृपब्याजे" त्यत्र राजानो देत्या निरूपिताः, ते यद्यपि कंसजरासन्धादयो भवन्ति
तथापि तेषां वधो निरोधशेषत्वेन निरूपित इति
भूभारहरणं च तेन जातिमिति स्वतन्त्रतया तत्
पुनरुच्यते, ग्रनुवारे केत्रलस्य प्राप्त्यभावः,
प्रक्रियातः पृथक्कृत्य फलान्तरसम्बन्धार्थं पुनः
कथनं, एक एवार्थो बहुधा निरूप्यते भिन्नप्रयोजनायेति व्यवस्थापितं "वाग् वै देवेभ्य" इत्युपक्रम्य
"ते देवा वाच्यपक्रान्तायां मित्यत्र तथा निर्णतिं,
वध्यत्वाय देत्येति, प्रकारः पूवसिद्ध एव,कृष्ण इति
सङ्कर्षणारूपः सङ्कर्षणांशचरित्रस्येव स्कंधार्थंत्वात्, यादृशस्य भूभारनाशकत्वं तदाह बलभद्र-

सहितो यादवैश्च सहित इति, तत्रापि केशवरव-ज्ञापनायः सराम इति, भूभारह्णार्थमेवांशाव-तरणस्य जातत्वात् तदुपयोगं वक्तुं यदुभिरिति, तैर्वेष्टितः प्राधितो वा भूभारहरणार्थं देवत्वात्, ग्रासन्नस्य तु पीडायां स्वदेह एव स्वस्य भारः किं पुनः पीडकोभार इति,कलहजनने क्रोधावेशेन भारानुसन्धानिनराकरणार्थं सर्वत्र भूमौ किंल जनयन् वेगवत्तरस्येव तथात्वात्, ग्रतोक्लिष्ट-कर्मत्वाय किलजननं वधो भूभारहरणायेति प्रसिद्धम्, नैताहृशोर्थः क्वचिद् दशमस्कन्धे निरू-पितो येनानुवादशङ्कापि स्याद् "यो वै ममाति-भरमासुरवंशराज्ञा" मित्यत्र तस्यैवानुवादः, तेन दशमस्कन्धेनुक्तमेव भूभाररूपदेत्यानां वधरूपं चरित्रमिहोच्यत इति सिद्धम् ॥१॥ व्याख्या—तीन प्रकार से दिये हुए दुःखों में से पहले को कायिक कहते हैं। यहां जो वर्णन किया जाता है, वह अनुवाद नहीं है। किन्तु अपूर्व प्रकार से भू—भार रूप दैत्यों के वध का निरूपण है, 'भूमिद्दप्तनृपव्याज' इस श्लोक में जिन दैत्यों का निरूपण है, वे यद्यपि कंस—जरासन्ध आदि हैं, तथापि उनका वध वहां (दशम् स्कन्ध में), निरोध शेषत्व से हुआ है। जिससे वहां भू—भार हरण निरोध शेष से है, इसलिए यहां फिर स्वतन्त्रता से कहा जाता है; निरोध शेष से नहीं। किन्तु भू—भार हरण शेष से कहा गया है अतः यह वं है।

प्रक्रिया से पृथक् कर फलान्तर सम्बन्ध के लिए फिर कहा जाता है, भिन्न-भिन्न प्रयोजन के लिए एक ही ग्रर्थ बहुत प्रकार से श्रुतियों में निरूपण किया गया है; जैसे कि 'वाग् वै देवेभ्य', यहाँ से प्रारम्भ कर 'ते देवा वाच्यप्रक्रान्ताया', वहाँ यों निर्णय किया गया है—

दैत्य वध्यत्व के लिए जो प्रकार है वह पूर्व सिद्ध ही है-यहाँ श्री कृष्ण सङ्कर्षण्ररूप हैं। क्यों कि एकादश-स्कन्धार्थ सङ्कर्षणांश ही हैं ग्रार्थात् भगवान् ने एकादश स्कन्ध की लीला सङ्कर्षणांशरूप से की है, जैसे स्वरूप का भू-भार नाशकत्व है। वह बताने के लिए कहते हैं कि भगवान् बलभद्र ग्रीर यादवों के साथ पधार रहे हैं। वहाँ केशवत्व स्वरूप बताने के लिए 'सरामः' पद दिया है। पृथ्वी के भार का हरण करने के लिए ही ग्रंश रूपों का भी ग्रवतार हुग्रा है। उनका उपयोग बताने के लिए 'यदुभिः' पद दिया है। नसे ग्राप वेष्टित है ग्रथवा यादव-देव हैं उन्होंने भू-भार हरण की प्रार्थना की थी।

भू-भार हरण के लिए प्रार्थना की क्या ग्रावश्यकता थी? कारण कि, प्रभु इस विषय को जानते ही हैं। इस शङ्का के निवारण के लिए कहा है कि ग्रासन्य की पीड़ा में ग्रपनी देह ही भार है, फिर पीड़क का भार क्या? ग्रतः भार लेश के भी परिहार के लिए प्रार्थना ग्रावश्यकीय है। उस भार को किस तरह शीघ्र उतारा जावे इस विचार से भगवान् ने 'सर्वत्र भयंकर कलह उत्पन्न करा के यह भार उतारा जाय', यह युक्ति निकाली। इस प्रकार का ग्रर्थ दशम् स्कन्ध में कहीं भी नहीं है जिससे एकादश स्कन्ध में ग्रनुवाद है यह शङ्का हो, 'यो वै ममातिभरमासुरवंशराज्ञां' यहां इसका ही ग्रनुवाद है। इससे दशम् स्कन्ध में नहीं कहा हुग्रा भू-भार रूप दैत्यों के वध रूप चरित्र का वर्णन यहाँ कहा है, यों सिद्ध हुग्रा ग्रथीत् यहाँ कहा हुग्रा चरित्र दशम् का ग्रनुवाद नहीं है।।१॥

श्लोक—ये कोपिताः मुबहु पाण्डुमुताः सपत्नैर्दु र्द्यूतहेलनकचग्रहरणादिभिस्तान् । कृत्वा निमित्तभितरेतरतः समेतान् हत्वा नृपान् निरहरत् क्षितिभारमीशः ॥२॥

१ — इस पंक्ति का ग्राशय प्रकट करते हुवे प्रकाशकार कहते हैं कि यदि यहां का वर्णन निरोध शेष से हो तो काल-नेमि की तरह इनका मोक्ष न होवे, कारण कि यहां तादर्थ्य का ग्रभाव है। वैसा होने पर फिर उत्पत्ति होने से पुन: पृथ्वी भार से पीड़ा को प्राप्त हो जाय, जिससे पृथ्वी द्वारा, की हुई प्रार्थना व्यर्थ हो जावे।

इस प्रकार उनकी मुक्त होने पर फिर उत्पत्ति न होने से पृथ्वी की कार्य-िक होती है । इसलिए यहाँ का बर्णन अनुवाद नहीं ।

श्लोकार्थ—दुर्योधनादि शत्रुग्रों ने पाण्डवों से कपट द्यूत ग्रादि कर इनका बहुत प्रकार से ग्रपमान किया, जैसे उनकी स्त्री द्रौपदी की केशों से खेंचकर सभा में लाकर नग्न किया, ग्रौर ग्रपमान के शब्द कहे इत्यादि कुकृत्यों से पाण्डवों को क्रोधित किया, तब भगवान ने इनको निमित्त बना कर पृथ्वी के भार रूप राजाग्रों का नाश करा के भूमि का भार उतारा ॥२॥

सुबोधिनी-एवं कायिकमुक्तवा वाचिनकमाह य इति, श्रक्लिष्टकर्गत्वाद् ये स्वतो भगवत्समक्ष-मागता र ग्राधिदैविकरूतास्ते भगवता हता ये त दुर्योधनादयो भगवति विरोधमकृत्वैव परस्परं विरुद्धा भगवति तु समास्तत्र ये भगवद्वाक्यं कूर्वन्ति तैरन्ये मारिता इति निरूप्यते, ग्रस्य विस्तारो भारते प्रसिद्धः, अनेकैरपराधैर्बह कोपिताः, लाक्षागृहदाहादेस्तुल्यत्वदशायामजात-त्वाद दुर्घ तादिकमुक्तं, द्युतस्य कपटरूपत्वे ज्ञाते कोपो भवति ततोपि हेलनेन पण्ढतिलाः पाण्डवा जाता इति वाचिनकोपराधः, द्वौपदीकेशाकर्षगां कायिकोपराधो मानसो वा, प्रथमः कायिक इति केचित, केशाकर्षगस्य भावान्तरज्ञापकत्वात साधनफलयोर्ब हुकालत्वज्ञापनाय निर्देशप्रति-निर्देशी, कालान्तरे क्रियावश्यम्भावाय सुबह्विति,

शोभनत्वं हृदयस्थितिः, पाण्डोः सुता इति वीर-पुत्रत्वमविस्मरगाय, स्वतःप्रतिक्रियासामर्थ्याय सपत्नैरिति तुल्यैरित्यर्थः, दुर्द्धतादावादिशब्दः सजातीयबहत्वाय, भूमौ कलेरुत्पादितत्वान निमित्तार्थमितरेतरतोन्योन्यसापेक्षयोः समेतावं, ये कोपिता यैश्च कोपितास्त इतरेतर-शब्दवाच्याः, उभयेषां प्रार्थनया निमित्तत्वज्ञाप-नाय तस्मिन् निमित्तं तु कोपिता एव, अन्येषा-मानुषङ्गिकत्वात्, पाण्डवा एव कौरवार्णामूपरि युद्धार्थमागता इति, नृपत्याजाननृपान् वा, रूढिरेव वा, दैत्यवधे देवानां सुिंदत्वाद् भारस्याधस्तात् स्थापनं नृपाएगां वधे तु ततोपि निरहरत्, तेषाम-सद्भावनिराकरगोनापि कार्यसिद्धौ तेषामेव निराकरगामीश्वरेच्छाया<sup>२</sup> नियन्तुमशक्यत्वादुप-पन्नमित्याहेश इति, गीतोपदेशेनैतदिति सिद्धम् ॥२।

व्याख्या— अब 'ये कोपिताः' श्लोक से वाचितिक अपराध कहते हैं, भगवान् अविलष्ट कर्मा होने से जो भगवान् के समक्ष समर में नहीं मारे गये वे तो भगवान् ने स्वयं मारे और जो दुर्योधन आदि भगविद्योधी नहीं थे परस्पर विरुद्ध हुए थे, भगवान् के साथ तो समान भाव वाले थे, उनमें से जिन्होंने भगवदाज्ञा मानी उनसे दूसरों (भगवदाज्ञा न मानने वालों) को मर वाये, अर्थात् पाण्डवों ने भगवदाज्ञा मानी सो उनसे दूसरे जिन कौरवों ने भगवदाज्ञा न मानी उनका नाज्ञ कराया, जिसका विस्तार महाभारत में किया गया है। कौरवों ने अनेक अपराध कर पाण्डवों को बहुत क्रोधित किया, जो अपराध जैसे लाक्षागृह ग्रादि तुल्य दशा में अर्थात् पांडवों की 'बाल्यावस्था में किये थे' उन से क्रोध उत्पन्न नहीं हुग्रा, किन्तु द्यू (जूग्रा) कपट से खेला गया है, इसका ज्ञान होने पर पाण्डवों को क्रोध ग्राया, उससे भी विशेष क्रोध ग्रपमान के शब्दों से हुग्रा, जैसे 'षण्ढितलाः पाण्डवाः' पाण्डव नपुंसक हैं इनमें कोई शक्ति नहीं है, ये तेल निकाले गये तिलों के तुषों के समान है इत्यादि वाचितक ग्रपराध कौरवों ने किया, द्रौपदी के केशों का खींचना, कायिक ग्रपराध है ग्रथवा मानस है, काई कहते हैं कि प्रथम कायिक है, केशों के ग्राकर्षण का ग्रन्यभाव (मानस भाव) सिद्ध करते हैं,

इस कर्म ग्रथीत् साधन ' ग्रौर फल ' का बहुत काल के बाद प्रकाश हुग्रा, जिससे ग्रवश्यम्भावी क्रिया हुई (युद्ध हुवा)। पाण्डवों के ह्रदय की स्थिति सुयोग्य थी, 'पाण्डो:सुताः' पद का भावार्थ बताते हैं कि वे वीर के पुत्र थे इसलिए शत्र कृत ग्रपमान भूल नहीं गये ग्रौर वे स्वतः शत्रुग्रों से बदला लेने की सामर्थ्य वाले हैं, इसलिए मूल श्लोक में 'संपत्नैः' विशेषण दिया है, जिसका ग्राशय है कि पाण्डव भी कौरवों जैसे बलिष्ठ हैं उनसे कम नहीं हैं, मूल श्लोक में 'दुर्ग्यूत' के साथ ग्रादि शब्द देने का भावार्थ यह है कि ऐसे ग्रन्य भी क्रोध उत्पन्न करने के बहुत कर्म दुर्योधनादि ने किये हैं।

भगवान् ने इस प्रकार, भार उतारने के लिए भूमि पर कलह उत्पन्न किया, जिस कलह को युद्ध का निमित्त बनवाया, भगवान् ने कलह क्यों उत्पन्न कराया ? जिसका उत्तर देते हैं कि दोनों (पाण्डवों ग्रोर कौरवों) की प्रार्थना से यों किया। कलह उत्पन्न न होता तो युद्ध का निमित्त न होने से युद्ध न होता, तो भूमि पर भार—भूत राजादि का नाश न होता। ग्रतः पृथ्वी की प्रार्थना सिद्ध करने के लिए भगवान् ने यह लीला की। कौरवों के कुकर्मों से पाण्डव कुपित हुए दूसरे (कौरवों) की ग्रानुषङ्गितता है, पाण्डवों ने ही कौरवों पर युद्ध के लिए ग्राक्रमण किया, कौरव तो 'नृप' हैं, जिस पद का भावार्थ है 'नृन्पाति इति नृपः' मनुष्यों की जो सर्वं प्रकार से पालना (रक्षा) करते हैं वे नृप हैं, इसलिए वे धार्मिक हैं उनका नाश कैसे करवाया ? इस शङ्का का निराकरण ग्राचार्य श्री करते हैं कि वे (कोरव) वैसे नहीं थे, ये नट की तरह नृप बन बैठे हैं वास्तविक नृप नहीं है। ग्रतः यहाँ नृप पद रूढ़िमात्र है यौगिक नहीं है।

प्रथम क्लोक मैं 'भारं ग्रवतारयत्' कहा, इस दूसरे क्लोक में 'निरहरत्' कहा जिसका भावार्थ प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री कहते हैं कि, दैत्यों के वध से देव सुखी होंगे। ग्रतः भार को नीचे उतारा ग्रथीत् पृथ्वी से भार उतार दिया।

राजाओं के स्रसद्भाव के नराकरण से भी कार्य की सिद्धि हो सकती थी तो फिर भी राजाओं का निराकरण क्यों ? भगविदच्छा ऐसी थी, भगविदच्छा को कोई रोक नहीं सकता, इसिलिए यों करना उचित था, इसिलिए प्रभु का नाम यहाँ 'ईश' दिया है। यह सर्व गीता के उपदेश से इस प्रकार सिद्ध हुस्रा³ है।।२॥

**ग्रामास**—भारानु सन्धानोपायान्वेषण कार्यकारणानि वदन् मानसं त्रिभिराह, तत्र भारानुसन्धानमाह भूभारेति—

प्राभासार्थ—भार के अनुसन्धान के उपाय ढूंढ़ने के कार्य और कारण कहते हुए 'भूभारेति' तीन क्लोकों से "मानस" कहते हैं।

<sup>&#</sup>x27;१--कौरवों के अपराध २--पाण्डवों का कोध

३ प्रकाशकार कहते हैं कि - श्रन्था विश्वरूप दिखाकर युद्ध में प्रवृत्त न करते।

श्लोकः — भूमारराजपृतना यदुभिनिरस्य गुप्तैः स्वबाहुभिरचिन्तयदप्रमेयः । मन्येवनेर्नेनु गतोप्यगतं हि भारं यद् यादवं कुलमहो ग्रविषह्यमास्ते ॥ ३ ॥

नैवान्यतः परिभवोस्य भवेत् कथश्चिन् मत्संश्रयस्य विभवोन्नहनस्य नित्यम् ॥ ३१ ॥

श्लोकार्थ— ग्रपनी भुजाग्रों से रक्षित यादवों से पृथ्वी के भार रूप राजाग्रों की सेना को कटवाकर, जिसका कर्तव्य (लीला) कोई भी जान नहीं सकता वैसे प्रभु ने विचार किया कि, लोग समभते हैं कि पृथ्वी का भार उतर गया, किन्तु मैं यह नहीं मानता हूं कारण कि, जिसके भार को सहन करना ग्रशक्य है ऐसा यह यदुकुल ग्रब तक वैसा का वैसा ही विद्यमान है ॥३३॥

सुबोधिनी मुख्यानां स्वतः पाण्डवैश्च व हत-त्वादंशानामपि सकार्यत्वाद् यदुभिः पृतनानिरा-करणमुक्तं जरासन्धवाणशाल्वादीनां पृतनाना-मेव भारत्वं प्रकृतोपयोगात्, यदूनां करणत्वाय गुष्तबाहुत्वमाह गुष्तैः स्वबाहुभिरितिरूपकं, भारा-वतारणार्थमागतो गतो वा न गतो वा भार इति-चिन्तां कृतवान्, ननु सर्वजनीनो भारः वश्यमेवं सन्दिग्ध इत्यत ग्राहाप्रमेय इति, सांशो भगवानेव भार इति न सर्वजननीनः, ग्रप्रमेयत्वाद् भगवतो रक्षार्थमागते राजभटेः सर्वस्वभक्षणमिव जातमित्याह मन्य इति, पूर्वस्थितस्य भारस्य सहेतुकस्य गतत्वेपि निराकरणकर्णणामेव हेतुत्वात् पुनरुपस्थितः, विजातीयत्वान्न समान्विभक्तिकत्वं, साधकानां बाधकत्वादाश्चर्यमहो इति, पूर्वस्मादिष विशेषमाहाविषद्धामिति, देवैभू स्या च निराकरणं लुप्तमध्यशक्यमत ग्रास्त एव भारः सिद्धः ॥३॥

च्याख्या—'भू—भार' श्लोक से भू—भारानुसंधान कहते हैं—मुख्यों का (कौरव एवं पूतनादिका) पाण्डवों ने तथा स्वयं प्रभु ने नाश किया, ग्रंशों ने भी नाश कार्य किया। इसलिए कहा है कि यादवों ने सेनाग्रों का नाश किया, जरासंब बाएा—प्रौर शाल्यादि जो की सेना थी वह ही भार रूप थी। उन के नाश के लिए ही यादवों का जन्म हुम्ना है। यादव ही उनके मारने में साधन थे। ग्रतः उनको रूपक की तरह ग्रंपने द्वारा रक्षित ग्रंपनी भुजाएँ कहा है। भगवान विचार करने लगे कि मैं भार उतारने के लिए प्रकट हुम्ना हूँ, वह भार सम्पूर्ण उतरा है या नहीं? भार तो उतरा यह सर्व मानते हैं फिर संशय क्यों? इस पर कहते हैं कि भगवान की लीला को कीई समक्ष नहीं सकता है क्योंकि 'ग्रंप्रमयः' ग्रंप्रमेय है, 'सांश' यादवादि ग्रंगों सहित भगवान ही भार हैं इसलिए यह विषय भगवान के ग्रंप्रमेय होने से साधारण जनता नहीं समक्ष सकती है, रक्षा के लिए ग्राये राजभटों की तरह ये (यादव) ही सर्व स्वभक्षक हुवे हैं। इसलिए मैं नहीं मानता है कि भार उतरा है।

पूर्व स्थित सहेतुक भार के नाश होने पर भी जो उस भार के निराकरण करने वाले थे वे ही फिर भार के हेतु रक्षक के स्थान पर भक्षक बनने से ग्रब भार उपस्थित है, ग्रतः ग्राष्ट्रर्य है। यद्यपि इन (यादवों) में उनकी तरह उद्यतपन नहीं हैं, तो भी बहुतायत होने से भार रूप हैं, ग्रागे के

(कौरवादिकों के) भार से भी यह विशेष हैं जिससे सहा नहीं जायेगा, तथा इस भार का निराकरण देवताओं ग्रथवा पृथ्वी से भी नहीं हो सकेगा। ग्रतः ग्रब भार है। ।

#### श्लोक——ग्रन्तः कॉल यदुकुलस्य विधाय, वेणुस्तम्बेन विह्निमिव शान्तिमुपैमि धाम ॥ ४ ॥

रलोकार्थ:—यह यदुकुल, जो मेरे ग्राश्रय में स्थित है जो मेरे ही उच्च पूर्ण संबंध के कारण, नित्य सर्व प्रकार की धन ग्रौर जन, बल ग्रादि सम्पत्ति से परिपूर्ण हो रहा है। उसका परिभव दूसरे किसी से किसी तरह भी नहीं होगा, चाहे वे देवादि हो या भूमि हो, इसलिए जैसे बांस का वन परस्पर संघर्ष (रगड़) से ग्राग्न उत्पन्न कर उससे जलकर भस्म हो जाता है, वैसे इसमें कलह उत्पन्न कराऊँ, जिससे परस्पर के संघर्ष से इनकी भी वैसी दशा हो। यों कर फिर मैं भी ग्रपने शांति धाम (स्वरूप) में स्थित करूँ। ॥४॥

मुबोधनी—निराकरणोपायमाह नैवेति, स्वतः परतो वा निराकरणं, परस्य तत्र दुर्बल—त्विष्टसाधनताज्ञानस्य च प्रवर्तकत्वादसम्भावितं चेतनकर्तृ कमित्याहास्य कुलस्य, निषेधनित्यत्व-मेवकारार्थः, ग्रन्यत इति यदुकुलव्यतिरिक्तादिति-सामान्यनिषेधः, वृष्ट्यादीन्यपीन्द्र प्रेरितानि नभवन्ति दूरापास्तो नाशः परिभवोपि न भवेत् कथिचिदित्यकीर्त्यादिजनकत्वेन, "सम्भावितस्या" कीर्त्या स्वतोपि मरणं सम्भवतीति तन्निराकरणं, परिभवोपमाननं, तद्धि स्वगतदोषेण गुणाभावेन वा भवति, तत्राह-मेव सम्यगाश्रयो यस्येति न दोषसम्भावना "शय्याशनाटनालापे" ति पूर्वमुक्तत्वान् न तेषां मदादिः सम्भवति न वा गुणाभावो विभ-

वोत्रहनत्वाद् विभवाः सर्वसम्पदस्तैः सर्वतः पूर्गंमूर्ध्वं बन्धनमिव यस्येति, नित्यमिति मत्स्वरूपत्वात् कालकृतोपि पराभवो नास्तीत्र्थः, न च
प्राकृतसम्बद्धं वैकुण्ठे नेयमत उपायमाहान्तः
किलिमिति, यदुकुलस्यान्तर्मध्ये कलहमुत्पाद्य
वेणुस्तम्बस्य मध्ये विह्निमिव, ग्रमङ्गलत्वाश्रोक्तं
तेन दग्ध्वेति दृष्टान्ताच्च लभ्यते, ग्रलौकिकस्य
भगवदुत्पादितस्य कलेः सर्वनाशकत्वमाशङ्कय
तिन्नराकर्णायाह शान्तिमुपैमीति, क्रमपाठादेव
तत इति गम्यते, तदनन्तरमन्यन्न दाह्यं, पुनरत्रै व
स्थितः किश्चित् कुर्यादित्यत ग्रहोपैमधामेति
देहलीप्रदीपवन्, स्वस्थानं गमिष्यामीत्यन्तः
कलेरुत्पादनमुपाय इति सिद्धम् ॥४॥

व्याख्या—'नैवान्यतः' श्लोक से यादवों के निराकरण का उपाय कहते हैं—यदुकुल का निराकरण स्वतः हो या ग्रन्य से हो, इनमें ग्रन्य तो दुर्बल है, क्योंकि यदुकुल का भगवान से सम्बन्ध है। इस उच्च सम्बन्ध से यदुकुल सर्व प्रकार से बलिष्ठ है। इसलिए कोई भी चेतन (देवादि) इसका

१-प्रकाशकार-ये यादव भगवान् की भुजाएँ हैं। भगवद्रूप होने से इसका भार जैसे बाल प्रभु का भार यशोद। मैया सहन न कर सकी वैसे पृथ्वी भी सहन न कर सकेगी।

निरास नहीं कर सकता है। 'एव' पद का यह भावार्थ है कि कभी भी इसका चेतन से निराकरण नहीं होगा। 'ग्रन्यतः' पद का सामान्य निषेधार्थ है कि यहुकुल के ग्रितिरक्त किसी से भी परिभव नहीं होगा। चेतन से न होगा तो ग्रचेतन से होगा, फिर सामान्य निषेध कैसे कहा? जिसके उत्तर में कहते हैं कि उससे (ग्रचेतन से) भी नहीं होगा। ग्रचेतन वृष्टयादि (वर्षादि) है, जिसके प्रेरक इन्द्र है। नाश तो दूर रहा, किन्तु इसका कोई पराभव भी न कर सकेगा, 'कथञ्चित्' पद का स्वारस्य प्रकट करते हुए ग्राचा में श्री ग्राज्ञा करते हैं कि यों भी न समफना कि ये यादव, ग्रपथश के कम करने से वा गुणाभाव से एवं स्वगत दोषों से स्वतः नाश होंगे। 'सम्भावितस्थ चा कीर्तिमरणादितिर्च्यते' सत्पुष्ठण की ग्रपकीर्ति मर जाने से भी विशेष मृत्यु है। क्यों कि इनको मेरा पूर्ण ग्राश्यय है, जिससे इनमें दोषों की सम्भावना ही नहीं है, ग्रौर मेरे साथ सर्व प्रकार से ऊठे—बैठे खाये, सोये ग्रौर फिरते हैं, ग्रतः इनमें किसी प्रकार कोई ग्रवगुण ग्रा नहीं सकता है, ग्रौर न इनमें ग्रहङ्कारादि व गुणाभाव उत्पन्न हो सकेगा। कारण कि, मत्स्वरूप होने से लक्ष्मी ने इनका त्याग नहीं किया। ये ग्रागे ही वैभवादि से परिपूर्ण एवं गुणवान हैं। जिससे नित्य ही वैसे के वैसे रहेंगे ग्रतः काल भी इसका पराभव न कर सकेगा।

यदि यों है ग्रौर ग्रापके स्वरूप हैं तो, जैसे हैं वैसे ही इनको वैकुण्ठ में ले जाईये, तो कहते हैं कि नहीं, क्योंकि मेरे स्वरूप होते भी इनमें किञ्चित प्राकृत सम्बन्ध भी है, जिसका निरास करना है। ग्रतः इसका उपाय करना ग्रावश्यक है। वह उपाय है 'इनमें परस्पर महान् कलह उत्पन्न कराऊँ, जिससे जैसे वेग्युः स्तम्ब (बासों के बन) में बासों के ग्रापस के सङ्घर्षण (रगड़) से उत्पन्न ग्रग्नि ही उनको भस्म करती है, वैसे ये भी हो। ग्रनन्तर मैं भी ग्रपने स्वरूप में स्थित कर शान्ति पाऊँ। भगवदुत्पादित किल सर्व का नाश करेगा? इस शङ्का के निरास के लिए ही कहा है कि मैं स्वरूप में स्थिति कर शान्ति पाऊँगा, जिससे वह कलह दूसरों का नाश नहीं करेगी। यादवों के प्राकृत सम्बन्ध के नाशार्थ कलह ही उपाय है—यों सिद्ध हुग्रा।।४।।

#### श्रुलोक—एवं व्यवसितो राजन् सत्यसङ्कृत्प ईश्वरः । शापव्याजेन विप्रागां सञ्जह्रे स्वकुलं विभुः ॥ १ ॥

इलोकार्थ—सत्य सङ्कल्प वाले ईश्वर ने बुद्धि से ऐसा निश्चय करके, ब्राह्मणों के शाप के बहाने से अपने कुल को अपने पास छींच लिया ।। १ ।।

मुबोधिनी तस्योत्पत्तौ हेतुं वदन् कार्य-माहैविमिति, अशक्योपायान्तरादिपक्षनिराकरणा-याहैवमेव निश्चितः, बुद्धयेति लोकशास्त्रनिराकरणं, 'म्रानन्दमात्रकरपादमुखोदरादे' बुं हिरिप ताहशी-च्छाशक्तिर्वा, राजन्नित्यपि ब्रह्मशापो न निर्वाय-स्त्वयेवानुभूयत इति, ''सत्यसङ्कल्पतो विष्णुर्ना- न्यथा तु करिष्यति'' "कर्तु मकर्तु मन्यथा कर्तु समर्थ'' **ईश्वरो**त ऋषीणां गर्वाभावायोद्धवः संरक्षितो वज्रनाभादयश्च, शापो वक्ष्यमाणप्रकारः, व्याजेनेति ब्रह्मप्रकरणत्वाय, उपसंहार एव न प्रलयः, स्वेति दोषाभावाय, सर्वप्रकारसमर्थना-यान्ते विश्वरिति ॥५॥ च्याख्या —यदुकुल के संहरण की उत्पत्ति में हेतु कहते हुए ग्रब 'एवं व्यवसितो' क्लोक से कार्य का वर्णन करते हैं। इनकेसंहरणादि का कोई उपाय नहीं है। इसलिए यह उपाय ही निश्चित्त किया। लोक एवं शास्त्र से जो उपाय हो सकेगे उनका निराकरण करने के लिए कहा कि यह 'उपाय' भग—वान् ने ग्रपनी बुद्धि से ही उत्पन्न किया है। ग्राप ग्रानन्द मात्र कर मुखोदरादि है। ग्रतः ग्रापकी बुद्धि वा इच्छा शक्ति भी वैसी ही है। प्रचलित पाठ में 'बुद्धि' के स्थान पर 'राजन्' पद है। जिसको ग्रहण करने पर इसका ग्राशय प्रकट करते हैं, कि ब्राह्मण का शाप मिटाया नहीं जाता, जिसका तुम ही ग्रनुभव कर रहे हो, ईश्वर का सङ्कल्प सदैव सत्य होता है 'ग्राप सत्य सङ्कल्प होने से ग्रन्यथा न करेंगे' ईश्वर होने से कर्तु ग्रकर् ग्रीर ग्रन्यथा कर्तु समर्थ हैं। जिससे ऋषियों को यह गर्व न हो कि हमारे शाप से यदुकुल का संहार हो गया। इसलिए प्रभु ने उद्धवजी ग्रीर वज्रनाभादि यादवों की शाप से रक्षा करली। 'व्याज' पद का भाव बताते हैं कि यह ब्रह्म प्रकरण है ग्रथांत् यादवों के संहरण में भगवान् की इच्छा शक्ति ही कारण है। ब्राह्मण शाप तो केवल मिष है।

यादवों का नाश नहीं हुम्रा मात्र ग्रपने में उनके स्वरूप को समा लिया है। कुल के साथ 'स्व' के (यादवों में जो प्राकृतांश था उसका नाश कराया। ग्रपने ग्रशं स्वरूपों को ग्रपने में समा लिया) पद संयुक्त करने का ग्राशय बताते हैं कि उनमें कोई दोष 'वेषम्य नैर्घण्य' नहीं है। श्री कृष्ण सर्व समर्थ है इसलिए ग्रन्त में 'विभु' विशेषण दिया है ॥५॥

ग्राभास—एवं मनसा भूभारहरणमुक्तं रूपान्तरस्वीकरणस्यैतत्प्रयोजनत्वात् निष्पन्ने कार्ये मुक्तिमाह द्वयेन, जीवन्नह्मणोहि सा, जीवानामपि स्विमश्रतया मुक्ति-कथनाय निरूपणमतो वर्तमानभविष्यद्भक्तमुक्ती प्रकारभेदेन कथयन् स्वपदारोहणमाह स्वमृत्येति।

ग्राभासार्थ यों मन से भू-भार हरण किया। रूपान्तर स्वीकार करने का भू-भार हरण ही प्रयोजन था। उस कार्य के पूर्ण हो जाने पर दो श्लोकों छठे ग्रौर ७वें से मुक्ति का वर्णन करते हैं, वह मुक्ति एकादश स्कन्ध में जीव तथा ब्रह्म दोनों की साथ में ही विणित है, इसलिए प्रथम वर्तमान तथा होने वाले भक्तों की मुक्ति का प्रकार भेद कहकर ग्रपने स्वरूप में स्थित का प्रकार कहा है।

#### श्लोक—स्वमूर्त्यालोकलावण्यनिर्मु क्तया लोचनं नृगाम् । गीमिस्ताः स्मरतां चित्तं पदैस्तानीक्षतां क्रियाः ॥ ६ ॥

श्लोकार्थ—भगवान् प्रकट अवस्था में अपने अंश रूप जीवों के जगत् की शोभा में आसक्त नेत्रों को अपने स्वरूप लावण्य के द्वारा उन्हें खेंच कर अपने में निरुद्ध करते हैं एवं निज अलौकिक वचनों से उनके चित्त को बाह्य प्रपश्च के स्मरण से हटा कर अपना ही स्मरण कराके अपने में निरुद्ध करते हैं, तथा अपने रमण स्थानों में विचरण करने वालों का मन अन्य स्थानों से आकृष्ट कर अपने में निरुद्ध करते हैं—इस

प्रकार उनकी ज्ञान शक्ति तथा क्रिया शक्ति को बाह्य प्रपञ्च से हटाकर मुक्ति करते हैं ।।।६।

#### श्लोक—ग्रान्छिद्य कीर्ति सुश्लोकां वितत्य हाञ्जसा नु कौ। तमोनुयानिमध्यन्ती तरिष्यन्तीत्या त् स्वं पदमीश्वरः ॥ ७॥

श्लोकार्थ-भगवान् ने ग्रपने प्राकट्यकाल में जो जीव विद्यमान थे केवल उनकी मुक्ति का विचार नहीं किया, किन्तु भविष्य में होने वाले जीवों का भी उपाय सिद्ध कर पश्चात् निज धाम पधारे, ग्रर्थात् स्वस्वरूप में स्थिति की। भविष्य में होने वाले जीवों के लिए ग्रपनी पवित्र तथा बड़े-बड़े महापुरुष भी जिसका गान करे ऐसी कीर्ति का पृथ्वी पर श्रीमद् भागवत द्वारा विस्तार किया, ग्रौर ग्राज्ञा की, कि, इससे भविष्य की प्रजा संसार से छूट मुभे प्राप्त करेगी।।७॥

सुबोधिनी-ज्ञानक्रियाशक्ती म्राच्छिद्य यशः प्रसार्य वैकुण्ठं गत इत्युक्तं भवति, सहजप्रवृत्तिर्ज्ञा-नस्य बाह्याभ्यन्तरभेदेन रूपप्रपश्चे नाम प्रपञ्चे च परिनिष्ठिता, नामप्रपश्चे विचारस्य सहकारित्वान्न श्रवरामात्रे रा निर्धारोत ग्रालोचनात्मकस्य चित्तस्यैव प्राधान्यं,बहिःष्ठे तु भगवत्याच्छितिरेव यूक्ता, यथास्थितौ तु न मुक्तिः, भगवता समृतानां न ज्ञानापेक्षा, ग्रतोज्ञानतररणमेवावशिष्यते, लोके येन यदाच्छिद्यते तत् तदर्थमेव भवतीति वनकाष्ठच्छेदनादौ सिद्धं, तदनुपयोगदशायां तु पतिवतावन् तूष्णीमभावः, तथा च भगवनमूर्त्या-चिछन्नानि भगवन्मूत्त्र्यर्थमेव भवन्ति, लोकात् तिरोधानेपि तच् चक्षः पश्यति तादर्थ्यात् कदाचित् तुष्णीमभावो वेश्वरात् परं न तैरन्यद् भवतीतिमृक्तिः सिद्धा, विषयच्छेदकस्य तदधीनच-त्वाय, सुइलोकामिति प्रवृत्यवश्यमभावाय,सुष्ट् इलोका व्यासादिकृता यस्यामिति, ग्रनायासेन हि ज्योत्स्नया तरगां, तथोपायः कृत इत्यर्थः, नु निश्चयेन, कौ पृथिव्यां, इतीतिकार्यसमाप्तिः, भविष्यदधिकार एव सर्व इति केत्रित्, ततश्च

छेदने कः प्रयास विशेषगां, ग्रलोकिकोयमुपाय इति न काचिच्छङ्का, गोपिकास्त्र दृष्टान्त इति विद्य-मानमुक्तिः;, ग्रालोकः सूर्यमण्डलमलोकोन्धकारः लोकास्त् भवनजनात्मकाः तेजःश्यामतासंस्था-मूर्तिप्राकट्ये नविशेषश्चावगम्यते, पुनरावृत्तिरहिता त्रिभ्योपिते धर्माः भवन्ति, एकवचनं जातिसूचकं, रूपप्रपञ्चे नालोचनाद्यपेक्षा, नाम्नि तु विशेषमाह ताः स्मरतामिति, यद्ये केनैवच्छेदनं कूर्यान् नाम-प्रपञ्चच्छे न भवेत् सजातीयप्रतीतिजननात् क्रिया चोभयत्र लोके वेदे च सहभावेनैव ज्ञानेन च्छिन्ना भवेत्, तथा च भगवति केवला न प्रवर्तेत पदै: स्थानैर्व न्दावनादिभि:, क्रिया च प्रागादिसा ध्या पिपासादिहेतुः, श्राच्छिद्येति पूर्वेगा सम्बन्ध उत्तरसम्बन्धस्त् त्रयागां जीवजङ्ब्रह्मगामेक नान्य उपयोस्तीति सिद्धं, स्व. पदमगादिति तत्रैव स्वरूपस्थितः, सर्वनिर्वाहायेश्वर इति तथा च प्रथमपक्षे बीजत्वं सिद्धं द्वितीये वैराग्यमेव बीजमिति ॥ ६॥ ७॥

व्याख्या - ग्रापने स्वरूप से जीवों के ज्ञान शक्ति तथा क्रिया शक्ति को बाह्य प्रपञ्च से खेंचकर, एवं यश का विस्तार कर वैकुंठ पधारे यों कहा है।

जीवों के ज्ञान की स्वाभाविक प्रवृत्ति, बाह्य (बाहर के) ग्रौर ग्राभ्यन्तर प्रत्येक भेद से, 'रूप प्रपंच' ग्रौर 'नाम प्रपंच' में वारों तरफ से पूर्णतः स्थिर है। 'नाम प्रपंच' में विचारों की सहकारिता है, उन विचारों का निर्धारण चित्त के बिना केवल कर्णों द्वारा श्रवण से हो नहीं सकता। ग्रतः इसमें ग्रर्थात् विचार करने में वित्त की प्रधानता होने से दोनों इन्द्रियाँ (श्रवण ग्रौर चित्त) दी गई हैं।

शङ्का-जिनको फल लेने की इच्छा है, वे योगादि साधनों से मुक्ति ग्रादि प्राप्त कर सकते हैं, फिर ज्ञान शक्ति ग्रौर क्रिया शक्ति के खेंच लेने की क्या ग्रावश्यकता थी? जिसके उत्तर में निम्न कारिका कही हैं।

कारिका—ग्रिधकारच मार्गश्च नेश्वरेण विचार्यते । श्रन्तः स्थितं यदा ब्रह्म तदा योग उदीर्यते ॥१॥ इन्द्रियान्तःप्रवेशार्थं तथा साङ्ख्यं तथापरम् ॥१३॥

कारिकार्थ — ईश्वर जब अप्रकट हो तब योगादि साधनों की आवश्यकता होती है, इन्द्रियों को अन्तर्मु ख करने के लिए साड्ख्य तथा अपर साधन है।

च्याख्या—भगवान् जब स्वयं प्रकट हैं तब प्रभु को जीव के इन्द्रियादि को 'नाम' स्रौर 'रूप' 'प्रपंच' से हटाकर स्रपने निरुद्ध करना ही उचित है। यदि जीवों की इन्द्रियाँ 'नाम' तथा 'रूप' प्रपंच में स्थिर हों तो उनकी मुक्ति नहीं हो सकती, जिनका भगवान् ने स्मरण किया है उनके लिए ज्ञानादि की स्रावश्यकता नहीं है कारण कि भगवान् ही उनके उद्धार के लिए प्रमेय बल से स्वयं स्वरूप लावण्यादि से साधन बन जाते हैं। इस विषय को दृष्टान्त से समभाते हैं कि जैसे वन में जाकर जो कोई वृक्ष से काष्ठ का छेदन करते हैं (लकड़ी काटते हैं)। वह काष्ठ उनके लिए ही होता है। यदि उनके काम न स्रावे तो वह लकड़ी यों ही पड़ी रहती है। जैसे पतिव्रता स्त्री उपयोग में न स्रावे तब मौन धारण कर लेती है। वन काष्ठ-छेदन की तरह जीवों का संसार से स्राच्छेदन (पृथक होना) भगवन्मूर्ति से हुस्रा है। स्रतः वे जीव भगवत्स्वरूपार्थ ही होते हैं। भगवान् लोक से तिरोहित हो स्वरूप स्थित हो तो भी भगवत् दृष्टि उन पर ही पड़ती है। क्योंकि वे जीव तो उस समय भी भगवन्मूर्ति के ही सेवा तथा दर्शन में स्रासक्त रहते हैं। कदाचित् प्रभु ईश्वर (सर्व समर्थ) होने से 'तृष्णीं भाव' धारण करले (चुप्प साध लेवे) तो भी उन जीवों से भगवत्सेवातिरिक्त स्रन्य कुछ नहीं हो सकता है। इसलिए उनकी इस प्रकार मुक्ति सिद्ध ही है।

जो भगवान विषयों को भी छेदन करने में समर्थ है, उनको विषयों के ग्रधीन जीव को खेंच लेने में कौनसा प्रयास होगा ? कुछ नहीं, यह ग्रलौकिक उपाय है। इसलिए इसमें किसी प्रकार की शंका नहीं है तथा इसके लिए गोपीजनों का हब्टान्त विद्यमान है। यों इन वर्तमान जीवों की मुक्ति

१-यमेवैष वृगुते तेन लक्य:,

भगवान् ने ग्रपने ग्रलौकिक दिव्य स्वरूपादि से की है। जो मुक्ति इस प्रकार प्रमाण सिद्ध विद्यमान ही है।

म्रालोक-पूर्य मण्डल, भुवन जननात्मक लोकों, तथा म्रलोक (म्रन्धकार) इन सबों का जो तेजस संस्थान रचना विशेष एवं श्यामता है, वे धर्म भी, भगवन्मूर्ति के लावण्य के स्रागे निःसार हो जाते हैं। सारांश यह है कि जब वर्तमान जीव भगवन्मूर्ति के ग्रलौिक लावण्य के दर्शन का म्रानन्द लेते हैं, तब सूर्य मण्डलादि के लावण्य की कुछ भी गराना नहीं रहती है। यहां एक वचन जाति सचक है। इस प्रकार रूप प्रपंच में ग्रालोचन की ग्रपेक्षा नहीं रहती है। क्योंकि भगवत्स्वरूप लावण्य से ही कार्य सिद्धि हो जाती है। रूप प्रपंच से ग्रासिक छूट जाती है, किन्तू नाम प्रपंच में विशेष कहते हैं कि, 'ताः स्मरतां' जो एक से ही छेदन करे तो "नाम-प्रपंच" से भ्राच्छेदन नहीं हो सके। क्योंकि सजातीय प्रतीति को उत्पन्न करने से क्रिया तो लोक ग्रौर वेद में सहभाव ज्ञान से ही ग्राच्छित्र होती हे केवल रूप-लावण्य से नहीं। ग्रतः प्रभु ग्रपने वाक-सुधा वचनों से ग्रपनी वागी को स्मर्ग करनेवालों के चित्त को 'नाम-प्रवंच' से ग्राच्छेदन कर ग्रपने में निरुद्ध कर देते हैं। इस प्रकार द्विविध ज्ञानेन्द्रिय, (श्रोत्र एवं चित्त) के छेदन से कार्य सिद्धि 'रूप' ग्रौर 'नाम' प्रपंच का म्राच्छेदन होने से कार्य सिद्धि हो गई। मर्थात निरोध हो गया। तो फिर क्रिया के म्राच्छेदन की क्या त्रावश्यकता है ? इस शंका का निवारण करते हैं कि, क्रिया तो अन्दर और बाहर, इन्द्रियों के सहभाव रूप ज्ञान से छेदन होती है। ग्रौर जो इस प्रकार भगवान में प्रवृत न हो सके, उनकी म्रावश्यकता के लिए कहते हैं कि प्रासादि साध्य है जिसका हेतु पिपासादि है, इस प्रकार म्राच्छेदन कर लिया ग्रन्यथा प्राणों का तादर्थ्य न होवे। क्रिया का ग्राच्छेदन भगवत्पदरूप वृन्दावनादि तीर्थों में निवास करने से ही होता है। उत्तर सम्बन्ध तो जीव,जड़ ग्रौर ब्रह्म के एकता रूप लक्ष्मण वाली मुक्ति के लिए हैं। एक से ही तीनों का (जड़,जीव श्रीर ब्रह्म) का कार्य कैसे सिद्ध होगा ? इस शंका निवारए। के लिए कहते हैं कि, भगवान् का यश भी भगवत्स्वरूप के समान है । ग्रतः एक ही भगवद्गूरा (यश) गान से सर्व सिद्धि हो जाती है। यदि ऐसा है तो मुक्ति का वैलक्षण्य कैसे ? इस पर कहते हैं कि, काल तथा साधन से उसमें भेद है। वह कीर्ति सुन्दर गाने योग्य है। कारएा कि, ज्ञानावतार, महर्षि वेदव्यास कृत है। ग्रतः उसमें प्रवृत्ति ग्रवश्यम्भावी है। एकत्वरूप ज्ञानादि साधनों के होते हुए कीर्ति (गुरागान) की क्या ग्रावश्यकता है ? इस शंका का 'ग्रनायासेन' पद से निवारण करते हैं कि, ज्ञानादि साधन सिद्ध करने में परिश्रम करना पड़ता है। यहाँ भगवद् यशो-गान में परिश्रम नहीं किन्तू गान करते हुए ग्रानन्द उत्पन्न होता है । पृथ्वी पर यही गुरागान चांदनी की तरह अन्तः करण में आनन्द उत्पन्न कर भगवद्रस पिलाता है। जिससे कार्य सम्पूर्ण सिद्ध हो जाता है। कारण कि, कलियूग में इसके अतिरिक्त और कोई सरल साधन नहीं है। अन्य यूगों में ज्ञान, तप मादि उपायों से जो फल प्राप्त होता था। वह कलियूग में हरिकीर्तन से होता है। जैसा कि कहा है "कलौ तहरिकीर्तनात्" 'स्वं पदं ग्रगात्' का ग्राशय है कि वहां ही स्वरूप में स्थिति करली। ईश्वर पद का स्वारस्य कहते है, सब कुछ ग्राप कर सकते हैं, ग्रतः यहाँ सर्व निर्वाह के लिये 'ईइवर' कहा है। प्रथम पक्ष में बीज की सिद्धि हुई। दूसरे पक्ष में वैराग्य ही बीज है ६ - 3 ।।

#### श्रामास-तत्कारगां पूर्वत्र शापरूपं शापं पृच्छति द्वाभ्याम् ।

श्राभासार्थ—राजा दो श्लोकों से गुकदेवजी से पूछते हैं कि इनके (यादवों के) शाप का क्या कारण है ?

# श्लोक — राजीवाच – ब्रह्मण्यानां वदान्यानां नित्यं वृद्धोपसेविनाम् । ब्रह्मशापः कथमभूद् वृष्णीनां कृष्णचेतसाम् ॥ द ॥

इलोकार्थ—राजा पूछते हैं कि-हे (द्विजश्रेष्ठ) जो ब्राह्मणों के भक्त न हों, दाता न हों, ग्रौर वृद्धों की सेवा न करते हों उनको तो ब्राह्मण शाप देते हैं। ये यादव तो ब्राह्मण भक्त, उदार (दानी) ग्रौर सदैव वृद्धों की सेवा करने वाले, उनकी ब्राह्मणों ने शाप क्यों दिया ?।। द।।

### श्लोक-पन्निमित्तः स वै शापो याहशो द्विजसत्तम । कथमेकात्मनां भेद एतत् सर्वं सुदस्व मे ॥ ६॥

श्लोकार्थ--जो यादव भगवान् की भांति एवं परस्पर एक ग्रात्मा रूप थे, उनको ऐसा शाप ब्राह्मणों द्वारा क्यों मिला ? जो परस्पर लड़ मरे, यह सर्व वृत्तान्त मुंभे कहिये ।। १ ।।

सुबोधिनी—स्वतो न कथनं भक्तस्यानुचित— मित्यसम्भवेन पूर्वपक्षः प्रश्नश्चे तिद्वयं, तत्र पूर्व— पक्षमाह राजेति, गुरात्रयं नैर्गुण्यं चेतिचतुष्टयं शापिवरोधि, तत्र ब्रह्मण्यता सात्विक उत्कृष्टो धर्मः शापिवरोधी च राजसे वदान्यत्वं शापिवरोधी च वृद्धोपसेवनं च तामस उत्कृष्टः, श्रायासरूपत्वात् तामसत्वं शापिवरोधी च, नित्यमिति सर्वत्र, भक्तिधनसेवानां विद्यमानत्वात् कथं शापः ? कृष्र्णचेतसामिति निर्गुणावस्था शापाप्रभवश्च, ग्रसम्भावितत्वात् पूर्वपक्षः सिद्धः ॥ ५ ॥

प्रश्नमाह यिश्विमित्त इति निमित्तस्याप्रसिद्धा-त्वान् निनिमित्तपक्षस्य प्रकृते चाभावाद् ब्राह्मणेषु यादवेषु वा निमित्तोत्पत्तिर्द्ध ष्टाष्ट्रप्रमेदेन निमित्त— सम्भवात् प्रकारप्रश्नः, सजातीयकृतं न वदेदिति— शंकानिराकरणार्थं द्विजसत्तमेति भक्तिज्ञानसम्पन्न ग्रदृष्टापेक्षया दृष्टस्य बलिष्ठत्वाच्छापेपि जाते कथमेकात्मनामन्योन्ययुद्धं ? एतदुपयोगि सर्वं वक्तव्यमित्यर्थः, क्रियाफलं कर्तृ गामीत्यात्मनेपदं, ग्रस्याः कथायाः सर्वोपकारित्वाभावेपि सन्देहवा— रणान् मद्रपक्रार इत्याह म इति ॥ ६ ॥

च्याख्या—िबना पूछे भक्त को कह देना उचित नहीं। ग्रतः राजा पूर्व पक्ष ग्रौर पक्ष दोनों कहते हैं उनमें पहले पूर्व पक्ष कहते हैं जो तीन गुणों को धारण कते हैं ग्रौर निर्गुण भी हैं, उन को शाप प्राप्ति नहीं होनी चाहिये। क्यों कि, ये चारों गुण शाप के विरोधी हैं।

यादवों में जो ब्राह्मण भक्ति हैं—वह सात्विक उत्कृष्ट गुर्ग हैं। जो गुरा-ग्राप का विरोधी हैं। वृद्धों की सेवा करना उच्च कक्षा का तामस गुरा भी इनमें है, जिससे भी इनको शाप नहीं

मिलना चाहिये था। इनमें नित्य ब्राह्मण भक्ति, दानार्थधन एवं परमगहन सेवाधमें था, तो भी इनको ब्राह्मणों ने चाप कैसे ग्रौग क्यों दिया? ग्रौर उनका चित्त सदैव कृष्ण में ग्रासक्त होने से ये निर्गुण भी थे, तो इनके लिये शाप बन ही नहीं सकता। यह सर्वथा ग्रसम्भव है। इस प्रकार-राजा ने पूर्व पक्ष सिद्ध कर बताया।। द।।

ग्रब इस 'यन्निमित्तः' श्नोक से प्रश्न करते हैं। शाप का निमित्त तो कोई प्रकट देखने में नहीं ग्राता है। बिना किसी निमित्त शाप देना सम्भव नहीं है। ब्राह्मणों में वा यादवों में तृष्ट तथा ग्रहष्ट भेद से कोई निमित्त ग्रवश्य हुग्रा होगा ? यों प्रश्न का प्रकार कहा। यदि कहीं सजातीय होने से नहीं करना चाहिये यदि ऐसा हो इसके उत्तर में कहते हैं कि, ग्राप भक्ति ग्रौर ज्ञान सम्पन्न होने से ब्राह्मणोत्तम है। ग्रतः ग्रापको ग्रवश्य मेरा मनोरथ पूर्ण करना चाहिये।

ग्रहष्ट की ग्रपेक्षा हष्ट बलवान् होता है। ग्रतः शाप होने से परस्पर एकात्मभाववाले थे, इनका परस्पर युद्ध कैसे हुग्रा ? इस प्रश्न के उत्तर में जो उपयोगी हो वह सर्व कहना, क्रिया का फल कर्त्ता में जाता है। इसका बोध कराने के लिए 'वदस्व' ग्रात्मनेपदी की क्रिया दी है। 'में पद का स्वारस्य स्पष्ट करते हुवे ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं, कि राजा के ग्रन्तः करण का भाव यह है कि इस कथा से सर्वोपकार न होगा तो भी मेरा सन्देह मिटाकर मेरा ही उपकार किजिये।।।।।

ग्राभास--कथायाः क्रूरत्वं द्योतयित, शापे हेतुमाह । ग्राभासार्थ--कथा की क्रूरता तथा हेतु बताते हैं।

बादराणि बिभ्रद्रवाच श्लोक—-वपुः सकलसुन्दरसिन्नवेशं कर्माचरन् भुवि सुमङ्गल ग्राप्तकामः । ग्रास्थाय धाम रममाण उदारकीर्तिः संहर्तुंमैच्छत कुलं स्थितकृत्यशेषः ॥ १० ॥

श्लोकार्थ— गुकदेवजी ने कहा कि समग्र सौन्दर्य का निधि—रूप स्वरूप धारण कर, एवं सुन्दर मंगल क्कर्मों को करते हुवे, ग्राप्त काम (पूर्ण काम) उधर कीर्त्ति भगवान ग्रपने धाम द्वारिका पुरी में पहुंच कर- ग्रपने शरणस्थ भक्तों में रमण करते हुवे ग्रपने शेष कार्य का स्मरण कर; कुल के संहार की इच्छा करने लगे।। १०।।

सुबोिबनी—बिभ्रदिति, ऐच्छतेतिहेतुः, दितीय-पक्षस्य पृष्टिमार्गस्थत्वभावाह्णौकिकदूषरा-परिहारेरा वक्तव्यं, ग्रयं च पुर्नाद्वतीयपक्ष एव श्रोता पृष्टिमार्गे प्रवेशाभावाच्छापव्याजेनेत्युक्ते प्रकानुपपत्ते रतो मर्यादास्कन्धत्वाह्णौकिकन्यायेन

वदित, "तच्चासुराणां मोहाय सतामि च कुत्रचि" दितिवचनादेतादृशमि श्रवणं चित्तशुद्ध द्वारा ज्ञानसाधकिमिति कथनं, उत्तमाधिकारित्वं संहितापेक्षया न पृष्टिमार्गिष्क्षयातो लोकन्यायेन कथनं न दोषाय, लोक विरक्तिकारणानि प्रकृते न सन्तिकरूपत्वं कर्माशक्तिरभूषगतिया स्थितिर कामपूरणं गार्हस्थ्यसुखाभावोकीतिश्चेति, एतन्नि राकर्गोन सर्व एव निराकृताः, सकलसुन्दराणां । गाकार्येकदेशः स्थित इत्पर्थः ॥१०॥

सम्यङ निवेशो यस्मिन्, भुवीत्यूभयत्र संहारेच्छायां देवगृह्यं किञ्चिदिति स्थितकृत्यशेष इति सङ्कर्ष-

व्याख्या- 'शूक उवाच' न कह कर 'बादरायिंगिरुवाच' कहा। जिसका रहस्य प्रकट करते हुवे ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि यह नाम देने से कथा की क्रूरता प्रगट होती है। क्यों कि शुक-देव बादरायिंग है ग्रर्थात् ग्रापके पिता कण्टकों वाले बन्दरों के पेड़ों में निवास करते थे। ग्रतः यह करण कर है तो भी कह दी है। 'ऐच्छत' क्रिया से कथा कहने का कारण कह दिया है। शाप का निमित्त पहले कह ही दिया है। तो पुन: कहने की क्या ग्रावश्यकता है ? इस पर कहते हैं कि, द्वितीय पक्ष पृष्टि मार्गीय न होने से लौकिक दूषणों के परिहारार्थ कहना ही चाहिये। मर्यादा मार्ग में लौकिक दृष्टि से दूषएा दिखाई देते हैं। यह एकादश स्कन्ध "मर्यादा स्कन्ध" है। ग्रतः लौकिक न्याय से कहते हैं । वह (शाप निमित्त) कहना ग्रास्रों को मोह कराने के लिए है । वहाँ सत्पृष्षों को भी हो जाता है ऐसा यह चरित्र है, तथापि इसके श्रवण से चित्त शुद्धि ज्ञान प्राप्ति होती है। इसलिए शुकदेवजी ने यह चरित्र कहा है।

यहाँ उत्तमाधिकारित्व संहिता (वेद) की ग्रपेक्षा से हैं पृष्टि मार्ग की ग्रपेक्षा से नहीं। ग्रतः लोक न्याय से कहने में दोष नहीं। लोक में जो कुरूपत्व, कर्म करने में अशक्ति, आभूषणों धनादि का न होना, काम मनोरथों की अपूर्णता, गहस्थाश्रम में सुखाभाव ग्रौर ग्रपयश ये छः दोष वैराग्य के कारण होते हैं। वे यहाँ (भगवान् में) नहीं है जिससे कि कहा जावे कि इनसे वैराग्य हुआ है। भगवान में तो सर्व प्रकार की मुन्दरतादि, सूख-कीर्ति, समस्त पूर्णरूपेरा सम्पन्न है, फिर ग्रपने कुल के संहरएा की इच्छा में कुछ देव गुह्यता अवश्य है। श्री सङ्कर्षरा स्वरूप से शेष कृपा कुल संहररा रहा था। इसलिए ही ग्रापने स्थिति की है।।१०।।

वलोक-कर्मारिंग पुण्यनिवहानि सुमङ्गलानि गायज्जगत्कलिमलापहरारिंग कृत्वा । कालात्मना निवसता वसुदेवगेहे पिण्डारकं समगमन् मुनयो निसृष्टाः ॥११।।

श्लोकार्थ--सम्पूर्ण रीति से मङ्गल करने वाले, पुण्यों को बढ़ाने वाले ग्रौर गाने से जगत् के मल का ग्रपहरण करने वाले, कर्मों को--मुनियों द्वारा-वसुदेवजी से करा-कर कालात्मा प्रभु ग्राप वसुदेव के घर में बिराजे ग्रौर कर्म कराने वाले वे मृनि भ्राज्ञा प्राप्त कर पिण्डारक तीर्थ पर गये।।११॥

सुबोधिनी-इच्छारूपं बीजमुक्तवा प्रयत्नमाह, लोके ह्य त्पन्नस्य एात्रयापाकर गामावश्यकमित्यनि-रुद्धांशाविभविन यज्ञार्थं ब्राह्मगानाह्य तैनित्य

-काम्यप्रायश्चित्तकर्माणि कृतवा पूर्वरूपस्थाने परित्यज्य वैपम्यनैर्घ ण्यपरिहाराय कुले प्रवेशाथ वसुदेवगृहे स्थित्वा संहारार्थं सङ्कर्षगाविभवि

१-तच्चासुरागां मोहाय सतामपि च कुत्रचित्'

च कृत्वा सर्वमेधात्मसमारोपण्योः कृतत्वान् नितरां प्रस्थापिता ब्राह्मणाः प्रागुदीचीं दिशं तीर्थविशेषं तीर्थाभिगमनविधिनागमित्रत्यर्थः, पुण्यमेव नितरां वहन्ति "यज्ञेन यज्ञ" मितिन्या— येन विधिपरिपालनेन धर्मसम्पत्तिरेव नित्यैः, सुमङ्गलानि पशुपुत्रारोग्यसाधकानि भगवतो दोषाभावाच् छिक्षार्थं कृतानि सङ्कीर्तनोपयोगीनि जातानि विधानकालानपेक्षतया प्रायश्चित्तानर्ह— दोषदूरीकरणसमर्थानि भगवत्प्रेषितब्राह्मण्गमन-मेवेच्छापूरकमिति कार्यं सिद्धं, स्राविभूतः सङ्कर्षणांशो ब्राह्मणेषु यादवेषु देशकालयोश्च प्रविष्ट इति न किञ्चिद दूषणम् ॥११॥

व्याख्या - लोक में जो जन्म लेते हैं उन पर तीन ऋगा रहते हैं। उनके उतारने के लिये बैसे कर्म करने ग्रावश्यक हैं, जिससे वह उऋगा हो जावें। ग्रतः ग्रनिरुद्धांश प्रकट कर यज्ञ हेतु ब्राह्मगों को बुलवा कर, उनके द्वारा नित्य, काम्य ग्रीर प्रायश्चित कर्म करा कर ग्राविभू त ग्रनिरुद्धांश का तिरोहन कर एवं ग्रपने स्थान द्वारका का भी त्याग कर वसुदेव के घर ग्राकर निवास किया।

वैषम्य एवं नैर्घण्य दोषों के परिहार-हेतु कुल में ग्रधर्म (जिसके द्वारा संहार होता है वह) सरल रीति से इनमें प्रवेश करे। तदर्थ वसुदेव के घर में निवास कर संहार के लिए सङ्कर्षणांश का ग्राविर्भाव कर, भगवान् ने ब्राह्मणों में ग्रपनी बुद्धि (इच्छा) तथा स्वरूप को स्थापित किया, ग्रौर ब्राह्मणों को पिण्डारक तीर्थ पर विधिपूर्वक भेजा।

'यज्ञन यज्ञमयजन्त' इस श्रुत्यनुसार विधिपूर्वक कार्य करने से धर्म-सम्पदा ही बढ़ती है सदैव पश्रु, पुत्र श्रौर ग्रारोग्य को सिद्ध करने वाले शुभ कर्म होते ही रहते हैं। ये सब कर्म भगवान ने लोक शिक्षार्थ ही किये हैं, जिससे इन कर्मों के गान करने वाले लोगों के सब पापादि दोष निवृत् हो जाते हैं। जो पाप प्रायश्चित्त द्वारा नहीं समाप्त होते वे भी इनके गान करने से सम्पूर्ण नष्ट हो जाते हैं।

ब्राह्मगों का तीर्थ पर जाना इच्छा-परक होने से कार्य सिद्ध हुम्रा।

ब्राह्मारा , यादव , देश ग्रीर काल में सङ्कर्षणांश प्रविष्ट हो गया । इस कारण कोई दूषण नहीं ।। ११।।

म्राभास-यागविशेषे तत्तरिषीगामुपयोगात् ससदस्यानां दशानां गरानामाह,

श्राभावार्य—जिन ब्राह्मणों को यज्ञादि के लिए बुलाया था, तथा जिनका यज्ञ में उपयोग हुग्रा उन दसों की सदस्य सहित गणना करते हैं।

१-देव ऋगा, ऋषि ऋगा ग्रौर पितृऋगा

२-वसुदेव कश्यप रूप होने से प्रजापित हैं। ग्रतः यहाँ स्थित करने से सर्वत्र प्रवेश का सौकर्य हो।

### श्लोक--विश्वामित्रोसितः कण्वो दुर्वासा भृगुरङ्गिराः। कश्यपो वामदेवोत्रिर्वशिष्ठो नारदादयः ॥ १२ ॥

श्लोकार्थ-विश्वामित्र, ग्रसित, कण्व, दुर्वासा, भृगु, ग्रङ्गिरा, कश्यप, वामदेव, स्रित, विशष्ट स्रौर नारदादि ऋषि थे। जो भगवदेच्छा पत्त्र्यर्थ पिण्डारक तीर्थ पर जाकर निवास करने लगे।। १२।।

मुबोधिनी-यागविशेषे तत्त हषीगामुपयोगात् सदस्याः ॥१२॥ ससदस्यानां दशानां गर्गानामाह नारदादयः

व्याख्या--इन ऋषियों का यज्ञ विशेष में उपयोग किया गया था। ग्रतः इनके नामों की सदस्य सहित गराना की है।।१२।।

# श्लोक--क्रीडन्तस्तानुपत्रज्य कुमारा यदुनन्दनाः। उपसङ्गृह्य पप्रच्छुरविनीता विनीतवत् ।। १३ ।।

श्लोकार्थ-वहाँ उच्छ्रङ्खल यादव कुमार मिलकर खेलते हुवे इन ऋषियों के पास आकर नम्रता से पूछने लगे ।।१३।।

शप्रकारवञ्चनैः श्लोकैः, तत्रोद्देशमाह, क्रीडन्त इति राजसावेशः, तानुपत्रज्येतिधारष्ट्यं, कुमारा ग्राकारगोपनं भगवदाविष्टब्रह्मतेजसा ॥१३॥

सुबोधिनी कालाविष्टा यादवा भगवदि तदीर्घदर्शना भावः, यदुनन्दना इति पित्राद्य-च्छापूरगाय ब्राह्मगावज्ञां कृतवन्त इत्याहोद्दे - सम्मताः, तानुपपड्गृह्य नमस्कृत्येति सहजसा-स्विकत्वं, **ग्रविनीता** इति तामसाविभीवः,

व्याख्या—काल के ग्रावेश वाले यादव, भगवदेच्छा पूर्ण करने हेतु, ब्राह्मणों की ग्रवज्ञा करने लगे। इस प्रकार उद्देश प्रकार ग्रीर वञ्चना इन श्लोकों से कहते हैं—इनमें प्रथम उद्देश कहते हैं-- 'क्रीडन्तः' इस पद से राजस गुएा का ग्रावेश प्रकट किया है। 'तान् उपव्रज्य' (उनके समीप जाकर) इस पद से उनकी धृष्टता दिखाई है। 'कुमाराः' पद देने का भाव यह हैं कि दीर्घ हिष्ट (सूक्ष्म दृष्टि) वाले नहीं है। इस कार्य के करने का परिगाम क्या होगा इससे अनिभन्न थे। 'यदुनन्दन' पद का ग्राशय यह है कि जो कर्म ये करना चाहते थे, उसमें बडों की सम्मति नहीं ली थी। वे सब मिलकर ब्राह्मणों को प्रणाम करने लगे। यह कार्य इनकी सान्विकता प्रकट करता है। 'ग्रविनीता' 'उच्छङ्कलता' इससे तामसपन प्रकट होता है। पुरुष को स्त्री-वेष में ले जाना, यह जो स्राकार की गुप्तता की; इसमें भगवदाविष्ट ब्रह्मन्तेज ही करए। है ॥१३॥

# क्लोक-ते वेषियत्वा स्त्रीवेषैः साम्बं जाम्बवतीसृतम । एषा पुच्छति वो त्रिप्रा अन्तर्वतन्यसितेक्षर्णा ॥ १४ ॥

श्लोकार्थ—हे ब्राह्मणों ! ग्राप विप्र होने से जिज्ञासुग्रों की इच्छा पूर्ण करने वाले हैं। ग्रतः श्याम नेत्र वाली यह गर्भवती स्त्री ग्रापसे पछती है कि (वास्तव में, वह स्त्री नहीं थी। इन यादव कुमारों ने जाम्बवती के पुत्र साम्ब को स्त्री का वेष पहनाकर भूठा उदर बढ़ाकर ऋषियों को छलना चाहा था)।।१४।।

मुबोधिनी—धनाथिनो याजकाः कामुका | इति मातृनाम्ना तु मुग्धत्वं गर्भिग्गी सुन्दरी भिविष्यन्तीति स्त्रियं वञ्चनप्रकारं कृतवन्त | चेयं वो युष्मानर्थात् कि जननीयं मयेति इत्याह, पुरागान्तरे पार्वतीसिहतो महादेवोवतीर्गा पृच्छिति ॥१४॥

व्याख्या—धनेच्छुक ब्राह्मण कामुक होते हैं। ग्रतः स्त्री द्वारा उनको ठगना व उनका तिरस् कार करना चाहा। ग्रन्य पुराण में इस प्रकार कहा है कि पावती सहित महादेव ने साम्ब में ग्राकर प्रवेश किया है, इससे वह बताया है महादेवजी संहार कर्ता है। ग्रतः साम्ब इस संहार कार्य में साधन बना। 'जाम्बवती' सुतम् कह कर साम्ब का भोजापन (बालक्त) भी प्रकट किया। जिसने स्त्री बनना संवीकार कर लिया।। १४॥

# व्लोक--प्रष्टुं विलज्जती युष्मान् प्रब्रूतामोघदर्शनाः । प्रतोष्यन्ती पत्रकामा किस्वित् सञ्जनियव्यति ।। १५ ॥

श्लोकार्थ—स्वयं पूछने से लजाती है। ग्रतः हमारे दारा पूछती है। ग्रापके दर्शन कभी निष्फल नहीं होते हैं। ग्रतः कृपया बताइये कि यह पुत्र कामना बाली क्या उत्पन्न करेगी ? ।। १४ ।।

सुबोधनी — वञ्चनामाह, पादद्वयमुत्तरार्धं प्रार्थना, उभयोरौत्सुक्यपूरणं पादद्वयेन, भावः चेति वाक्यत्रयं, ग्रर्थात् साक्षात् प्रष्टुं, प्रवृतेतिस्व । स्पष्टः ॥१५॥

व्याख्या— इस इलोक में मुनियों को छलने का प्रकार कहा है – साक्षात् स्वयं पूछने में शरमाती है। ग्रतः हम से पूछवाती है कि 'क्या उत्पन्न करेगी?' कहिये।, यह प्रार्थना हम करते हैं। क्यों कि ग्रापके दर्शन निष्फल नहीं जाते हैं। दोनों में ग्रापके उत्तर सुनने की उत्सुकता है। विशेष भाव स्पष्ट है।। १४।।

स्रामास--- निमित्ताभासमाश्रित्य कृष्णाविष्टाः शापं दत्तवन्त इत्याह ।

श्राभासार्थ—सङ्कर्षगरूप कृष्ण के ग्रादेश वाने मुनियों ने निमित्ताभास को लेकर कुपित हो यदु-कुमारों को श्राप दिया । इस प्रकार इस श्लोक में कहते हैं ।

# क्लोक-एवं प्रलब्धा मुनयस्तानूचुः कुषिता नृप । जनविष्यति वो भन्दा मुसलं कुलनाशनम् ॥ १६ ॥

श्लोकार्थ—हे राजन् ! उन यादव बालकों से बक्रोति द्वारा अपमानित व ठगे हुवे मुनि लोग उनको कहने लगे कि हे मूर्खों ! यह तुम्हारे कुल का नाश करने वाले मूसल को पैदा करेगी ।। १६ ।। मुबोधनी — एवं वक्रोक्तया परीक्षारूपया विज्वताः, मननं वृतान्तज्ञाने हेतुरन्यथाल्पा— पराधेधिकदण्डोनुचितः, तेषामलाकर्त्त्वेषि भगवदीयविषयत्वाद् दण्डो वोक्तः स्यान् मुनीनां दृप्तत्वं वा भवेत, मन्युवशानामेवान्ते विभूतित्वात् कृषिता इत्युक्तं, वः कुलस्य नाशकं नित्यसापेक्षत्वादसमर्थसमासः, कोपावेशादज्ञान— प्रवेशे मन्दा इतिसम्बोधनं बुद्धिरहिताः, श्रमन्दा इति वा, त्वरिता इति हास्ये, तामसाद् राजसोयमितिविशेषः, ग्रल्पीयांस इति वा वीह्य इवेति, श्रत एव वो मुसलमवधातजनक "मत्ता

चराचरग्रह्णा' दितिन्यायेन भगव द्भोजनसाधनं फलपाकान्तत्वं च, यादवानां कुलनाशनिमिति तस्य स्वभावकार्यं वीहिमात्रस्य यथावघातहेतुः, एवं सित न समासदोषः, महत्त्वे फलवद्भोगो भवेन् मन्दत्वादोदनभावेनेतिविशेषः, भावाज्ञातार इति च सम्बोधनमत एवाग्रे कृतार्थत्वभावनात एवोद्धवपश्चात्तापे निन्दा युज्यते, ग्रंशतस्तस्याप्य-ज्ञानं मौसलविषये दाहादिसम्भावनयायस्मयत्वं विद्यमानमिप नोक्तं दर्शनादेव ज्ञातुं शश्यत्वात् तस्माद् यज्ञपुष्पस्यायुधिवशेषरूपमुसलोत्पत्तिज्ञा—पकं वचनं शाप इति सिद्धम् ॥ १६ ॥

व्याख्या - इस प्रकार परीक्षा रूप वक्रोति से ठगे हुवे मुनि ग्रर्थात् जो मननशील थे ग्रौर यह मननशीलता वृत्तान्त ज्ञान में हेतु है। नहीं तो, ग्रल्प ग्रपराध में ग्रधिक दण्ड देना ग्रनुचित था। उनके अल्पकत्तापन में भी भगवदीय विषयपन होने से 'दण्ड' कहा अथवा इससे मुनियों का दर्प प्रकट हुआ। 'मुनि' कुपित हुवे जिससे अभिमान पूर्वक श्राप दिया। इससे यह बताया है कि मुनियों ने विभूति रू। होने से इस प्रकार किया ग्रर्थात् शाप दिया कि तुम्हारे कुल का नाशक मूसल पैदा करेगी। नित्य सापेक्ष होने से ग्रसमर्थ समास है। कोपावेश के कारए। ग्रज्ञान का प्रवेश होने से यादव कुमारों को 'मन्दाः' यह विशेषएा देकर कहा कि तुम बुद्धि हीन हो। कोप के प्रभाव में ग्रमन्दाः' ग्रापने हास्य किया है। क्यों कि उन लोगों को शीघ्रता थी। 'तामसात् राजसोऽयमिति विशेषः' ग्रज्ञान् से प्रवेश की अपेक्षा यह शीघ्रत्व का विचार, कोप सजातीय होने से विशेष है। वीहि की (चावल)तरह ग्रहा यह। ग्रतः यह 'मुसत्र' ग्रवघातजनक होने से 'फलयार्कषयन्त मत्ता चरा-चरग्रहराात्' इस श्रोतन्याय से भगवान् के भोजन के साधन बनेगा। इस मूसल का स्वभाव सिद्ध कार्य होगा कि यादवों के कुल का नाश करना। 'व्रीहि' मात्र का यथावघात हेतु है। यह होने पर समास दोष नहीं। महत्व में फलवद्भोग होवे। मन्द होने से ग्रोदन भाव से, इस प्रकार विशेष है। 'मन्दाः' यह सम्बोधन भाव न जानने वाले है। यह बताने के लिए कहा है। इसलिए ही उद्धवजी की पश्चा-त्ताप पूर्वक यादवों की विन्दा करनी बन सकती है ग्रंश से तो उसको भी मूसल विषय में ग्रज्ञान था। दाहादिसम्भावना से ग्रयस्मयत्व (लोहादि) होते हुए भी नहीं कहा, दर्शन से जाना जा सकता है। इसी से यज्ञ पुरुष के स्रायुध विशेष रूप मूसल की उत्पत्ति ज्ञापक वचन श्रा। है। यह सिद्ध हुग्रा ॥ १६॥

# ग्रामास--सप्तिभरग्रिमकथामाह।

ग्राभासार्थ—सात श्लोकों से ग्रागे की कथा कहते हैं, जिसमें पहले इस 'तच्छु त्वा' श्लोक से शापार्थदर्शन कहते हैं।

१—हुर्भगा वत लोकोऽयं सुतराम् यदेवोऽपि हि । ये संवसन्तो न विदुर्हीर मीना इबोडुपम् ।

# ञ्लोक—तच् खु्रत्वा तेतिसन्त्रस्ता विमुच्य सहसोदरम् । साम्बस्य दहशुस्तत्र मुसलं खल्वयसमयम् ।।१७॥

श्लोकार्थ—मुनियों के श्राप के वचन सुनकर वे यदुकुमार ग्रत्यन्त भयभीत हुवे। शीघ्र ही साम्ब के उदर पर लपेटे हुवे वस्त्र जिनसे साम्ब गर्भवती देखने में ग्राता था, उसे खोल दिया; तो उस उदर में लोह का मूसल देखने में ग्राया।।१७॥

सुबोधिनो — शापार्थदर्शनं गृहनयनं राज-निवेदनं लोकभयं तिन्नवारगाय मुसलनाशोंशां-शिविनियोगाय तस्य रूपद्वयस्थितिरिति तदर्थाः, तत्र प्रथमं शापार्थदर्शनमाह, कार्ये जाते संकर्षगा-वेश गतत्वात् सर्वनाशानुसन्धानेन महाभयं, ब्राह्मणानां ज्ञापकत्वान् न पश्चात्तापः, तेषां वाक्ये प्रामाण्यस्यावधारितत्वात् संवादात् पूर्वमेव भयोत्पत्तः, ग्रचेतनत्वान् स्रियमाग्गस्येव विमुच्य

दृष्टवन्तः, उदरोक्तनत्वाय सिववरबन्धने तदाकाश ग्राविभू तस्तादृशस्योदरभावनान् नाभिद्वारा वा प्रकटं, ग्रन्यथा 'जनियष्य' तीतिवचनं बाधितं स्यात्, 'ग्राकृतिवचनाः शब्दा' इत्ययसमयत्वस्यापि मुसलत्वं दाहादिप्रतीकारिनराकरणाय तथात्वं, उत्तरोत्तरं प्रतिश्लोकार्थकरणं भगवदावेशात्, ग्रयसो मृत्युरूपत्वं ''सीसेन क्लीबादि'' त्यत्र निर्धारात् ॥१७॥

व्याख्या - मुनियों के दिये हुवे शाप का ग्रर्थ मूसल रूप से प्रकट दर्शन देने लगा। जिसके दर्शन से १- उनका डरना २- मूसल को घर ले जाना, ३- राजा को बताना, ४- लोक भय, ४- उसके निराकरण के लिए मूसल का नाश, ६-७- ग्रंशांशि के विपत्ति-योग के लिए उसकी दो रूपों में स्थिति होना म्रादि । उनमें से प्रथम, शाप के म्रर्थ का दर्शन हुम्रा जिसका वर्णन इस श्लोक में हुम्रा है। कार्य हो जाने पर म्रर्थान् श्राप के मूसल की उत्पति हो जाने पर, सङ्कर्षणावेश के प्रकट हो जाने से, ग्रब सर्वनाश होगा । इस तरह जान ग्रत्यधिक भय उत्पन्न होने लगे ब्राह्मणों को स्वल्य अपरोध पर महादण्ड दिये जाने पर भी पश्चाताप क्यों न हुआ ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'ज्ञापकत्वात्' ब्राह्मएा, पूर्व से ही, भगवान् की इच्छा ही ऐसी है ऐसा जानते हैं। इसलिए उनको पश्चाताप न हुग्रा। उनके वाक्यों में प्रमाणिकता निश्चित थी। संवाद से पहले ही भय की उत्पत्ति होने लगी। मूसल जड़ होने से मरे हुवे की तरह वस्त्रों को खोलते ही मूसल को देखने लगे। वस्त्रों से लपेटे उदर में ग्राकाश उत्पन्न हो गया ग्रर्थान् मूसल की जितना वहाँ पोल (स्थान) होगा। जिससे साम्ब के उदर की नाभि से वह लोहमय मूसल उत्पन्न हुम्रा। देखा। यदि इस तरह न होता तो, 'जनिष्यति' यह वचन ग्रसत्य होता । शब्द ग्राकृति के वचनों को कहते हैं। स्रतः लोहमयान भी मूसल है। दाहादि के प्रतिकार के निराकरण के लिए ऐसा कहा है। उत्तरोत्तर प्रत्येक श्लोक का कहना भगवदावेश से हुन्ना है। 'न्रयसो मृत्युरूपत्वम्' लोहमृत्यु रूप है। 'सीसेन-क्लीबात्' वहाँ इसका निर्एाय किया हम्रा है ।।१७॥

क्लोक—िक कृतं मन्दभाग्यैर्नः कि विद्वष्यन्ति नो जनाः। इति विह्वलिता गेहानादाय मुसलं ययुः॥१८॥ श्लोकार्थ—तब वे कुमार परस्पर कहने लगे कि मन्दभागी हमने यह कैसा मूर्खतापूर्ण कार्य किया ? लोग क्या कहेंगे ? इस प्रकार विह्वल हुवे अनुचित होते हुए भी मूसल को घर ले गये ॥१८॥

सुबोधिनि—ईश्वरेच्छयायुक्तमिप गृहान् नीत- वन्त इत्याह, दृष्टप्रकाराभावाद् भाग्यैरेव कृतं, ग्रन्थेषां वा पूर्वं साक्षित्वेन स्थितानां वचनं, नोस्मत्सम्बन्धिभिर्मन्दभाग्यैः, भगवता सह बहिः

स्थितिरुत्तमा न त्वव्यक्तेन्तः प्रवेशः, ग्रतो मन्दत्वं लोकापवादोप्यधिक इतिकर्तव्यतामौढ्यं विह्न-लत्वं तत्तग्दृहेषु प्रदर्शनार्थमत्याश्चर्यवत् स्थाप-यन्तीति गेहानित्युक्तम् ॥१८॥

द्याख्या—कुमारों का मूसल घर ले जाना उचित नहीं था तथापि वे ले गये। इसका कारण ईश्वरेच्छा ऐसी थी। हष्ट के प्रकार के ग्रभाव से ऐसा जाना जाता है कि भाग्य ने ही ये करवाया ग्रथवा ये वचन उनके हैं जो प्रथम साक्षी की भाँति वहाँ उपस्थित थे। हम मन्दभाग्य वालों ने यह क्या किया ? भगवान के साथ बाहर स्थिति करना उत्तम है, कि ग्रव्यक्त (ग्रक्षर वा प्रकृति) में स्थिति श्रेष्ठ है। ग्रतः हमारी मूर्खता है। लोकापवाद (निन्दा) भी ग्रत्यधिक होगा। इससे बहुत विह्वल होने लगे। कर्त्तव्यता का पूर्ण ज्ञान न रहा, जिससे प्रत्येक गृहों में जाकर दिखाने लगे ग्रौर ग्राश्चर्य प्रकट करते हुवे कहने लगे कि देखिये! हमारी मूर्खता से यह क्या पैदा हो गया? कुछ समय घरों में भ्रमण कर तत्पश्चा सभा में राजा के समीप ले गये।।१८।।

श्लोक—तञ्चोपनोय सदिस परिम्लानगुकिश्रयः । राज्ञ ग्रावेदयाश्चकुः सर्वयादवसिन्नधौ ॥१६॥

श्लोकार्थ--मुख की मिलन श्री वाले वे कुमार, मूसल को सभा में ले जाकर, सब यादवों की सिन्निधि में राजा उग्रसेन को सर्व वृत्तान्त सुनाने लगे ॥१६॥

सुबोधिनो-"त्यजेदेक" मितिन्य।येन सैवत्यक्त.— व्या सलस्य वा परित्याग उचितो भगवते निवेदनं वा, त्रयमप्यकृत्वा राज्ञे निवेदनं कृतवन्त इत्याह, साम्बनिमित्तत्वाद् भयात् कृष्णे न निवेदनं, तं मुसलं चकारात् साम्बं च, न्यायविचारकं राजद्वारं सभास्थानं सदः, राजदण्डभयादिष परितो म्लाना मुखश्रीयेंषां, उग्रसेनोपि राजसभायां यदुभिः सह तिष्ठति, एवं राजनिवेदने सर्वेषां ज्ञानं वृत्तं भवति, तथा च सर्वेषां वैराग्यमुचितं, परमकृपालोर्भगवत एका कृतिरनेककार्यकर्त्रीत्यंशानामवतीर्णानां सा-युज्यं ब्रह्मभावो वा देय इत्येवङ्कररणम् ॥१६॥

व्याख्या—शास्त्रों में कहा है कि कुल की रक्षा हेतु 'त्यजेदेकं' एक वस्तु का त्याग कर देना चाहिये। इन यदुकुमारों को कुल की रक्षार्थ अपकीर्ति का भय छोड़ देना योग्य था अथवा मूसल का त्याग कर देना था। नहीं तो, वह सब भगवान् को बता देना था। इन तीनों में से एक भी न कर राजा से निवेदन किया, इसका आशय प्रकट करते हैं कि इस मूसल प्रकट करने में साम्ब कारण था। इस भय से भगवान् श्रीकृष्ण को कुछ भी नहीं कहा। न्याय करने वाली राजसभा है इसलिए वहाँ कहना चाहिये अन्यथा राजा दण्ड देंगे इसलिए भी उनके मुख की श्री मलीन हो गई थी। राज-

सभा में उग्रमेन भी यादगों सहित विराजते हैं। ग्रतः इस प्रकार राजा के समीप जाकर निवेदन करने मे सबको ज्ञात हो जायेगा। ऐसा करने से सबको वैराग्य उत्पन्न होगा।

परम कृपालु भगवान् एक कार्य से अनेक कार्यों की सिद्धि करते हैं। इस प्रकार अपने अवतीर्गांशों को सापुज्य वा ब्रह्मभाव देना चाहिये। इस इच्छा से ऐसी लीला करवाई है।।१६॥

# रलोक-श्रुत्वामोघं विष्रशापं हृद्वा च मुसलं नृप । विस्मिता भयसन्त्रस्ता बभूबुर्द्वारकोकसः ।।२०॥

श्लोकाथं — हे महाराज ! ब्राह्मणों का ग्रमोघ श्राप सुनकर ग्रौर श्रापरूप मूसल को प्रत्यक्ष देखकर द्वारकावासी भयभीत हुवे एवं ग्राञ्चर्य में पड़ गये कि 'यह क्या हुग्रा' ? ।।२०।।

सुबोधिनी—न च शापनाम्ना प्रकटस्य मुसलस्यान्यथाभावः सम्भवति भगवान् गुरुगंतिश्च वर्तते तथापि न ज्ञानोपासनादिद्वारा मोक्षप्रयत्नः किन्तु सर्वे लोकाः सन्त्रस्ता एव जाता इत्याह, शापसंवादी मुसलः, संवादिवाक्यमपि श्रुत्वा न

प्रमोत्पत्तिः किन्त्वाश्चर्यरसे विनियोगं कृतवन्तः, भयं च सन्दिग्धे, द्वारकौकस इति देशदोषाभावाय, तथा च केषामपि नालौकिके प्रवृत्तिरिति सिद्धम् ॥२०॥

व्याख्या—श्रापरूप उत्पन्न मूसल का ग्रन्यथा भाव नहीं हो सकता, यद्यपि भगवान् गुरु तथा गित हैं, तथापि यादवों ने ज्ञानोपासना द्वारा उस गन्तव्य स्थान की प्राप्ति के लिए कुछ भी प्रयत्न नहीं किया, ग्रिपतु समस्त भयभीत हो गये।

श्रापानुसार मूसल उत्पन्न हुग्रा एवं तदनुसार ब्राह्मण-वाक्य भो सुने, तथापि उनमें ज्ञान का प्रादुर्भाव नहीं हुग्रा, ग्रथीत्, उनको ऐसी शुभ बुद्धि न ग्राई कि प्रभु श्रीकृष्ण जो सङ्कट-हर्त्ता गिति हैं उनकी शरण में जायें। किन्तु केवल ग्राश्चर्य-रस में मग्न हो गये। संदिग्ध दशा में भी रहने से भयोत्पन्न होता है, 'ढारकौकसः' पद से यह भाव प्रकट किया है। 'ढारका' मुक्ति द्वार है ग्रतः वहाँ रहने से देश दोश का ग्रभाव है। ऐसा होते हुवे भी किसी को भी श्रीकृष्णचन्द्र से ग्रलौकिक फल प्राप्त करते की इच्छा न हुई। प्रत्युत उनको ऐसी लौकिक बुद्धि उत्पन्न हुई कि मूसल को चूर्ण कर समुद्र में फंकने से श्राप निवृत्त हो जायेगा।।२०।।

# श्लोक—तच्चूर्णियत्वा मुसलं यदुराजः सम्राहुकः । समुद्रसिलले प्रास्यल् लोहं चास्यावशेषितम् ॥२१॥

श्लोकार्थ--वृद्ध पिता ग्राहुक की संमत्ति लेकर यदुराज उग्रसेन ने भगवान् श्रीकृष्ण से पूछने के बदले (बजाय) मूसल को घिस कर चूर्ण करवा डाला। ग्रौर उस चूर्ण को समुद्र के क्षार-जल में इसलिए डलवा दिया कि यह वहाँ गल कर नष्ट हो जायेगा-- शेष बचे दूकड़ों को भी समुद्र में फेंकवा दिया।।२१।।

सुबोधिनी-लौकिकोपायस्तु राज्ञा कृत इत्याह, तदितिपाठे तदेति समुदायेनोत्पन्नः प्रत्येकपर्यवसायी यथा भवति तथांशभेदाः सम्पा-दिताः, वृद्धानुमत्या कृतमित्याहुकेन सहिनः पित्रा सहितो राजा, समुद्रसलिल इति क्षारोदके नाशार्थं, ग्रवशेषितमशक्य वूर्णीकरणांशं, लौकि-कोपायेन तन्निराकरणं कृतम् ॥२१॥

व्याख्या-राजा उग्रसेन ने इस प्रकार लौकिक उपाय किया। वह मुसल जो चूर्णरूप करवा दिया, उस समग्र को वृद्ध ग्राहुक की सम्मति से समुद्र के क्षार-जल में फैंकवा दिया जिससे क्षार-जल इस चूर्णं को गला देगा जो ग्रंश चूर्ण न हुग्रा उन ग्रवशेषों को भी समुद्र में डलवा दिया इस लौकिक उपाय से कुछ भी सिद्धि न हुई ग्रुपितु विपरीत फल हुग्रा ॥२१॥

क्लोक-कश्चिन मत्स्योग्रसील् लोहं चूर्गानि तरलैस्ततः । उह्यमानानि वेलायां लग्नान्यासन् किलैरकाः ॥ २२ ॥

इलोकार्थ-इन ग्रवशिष्ट लोहे के दुकड़ों को तो कोई मत्स्य निगल गया, जो चूर्ण था, वह जल से खिचता २ समुद्र तट पर ग्रा गया उसमें से ऐरक जाति की घास की उत्पत्ति हुई ॥ २२ ॥

हि ब्रह्मवाक्यरूपमुसलचूर्णानि समुद्रे मग्नानि समुद्रे तस्यापि मञ्जनं, न वायो भक्ष्यं, ज्ञानाभावाय तथोगायः, ग्रतिनिःसत्त्वतृगान्येरकाः कट उप-

सुबोधिनी—तद् विपरीतं जातमित्याह, न | युज्यन्ते, वेलायां लग्नत्वाद् वालुकायाममूला इव, लोहचूर्गानामेरकात्वेन लौकिक्युपपत्तिः प्रष्टव्येत्याह भवन्ति, शेषितलोहग्रसनं त्वग्रिमकार्याय, न तु किलेति, प्रसिद्धिरेवर्षींगां तादृशी, साक्षादुपयोग-पर्यन्तं हि विनियोगो वक्तव्यः, स चूर्णानामुक्तः

व्याख्या—ब्राह्मगों के वचन से उत्पन्न श्राप रूप मुसल का चूर्ण गलकर समुद्र में इब नहीं सकता। शेष बचा हुम्रा लोहे का दुकड़ा तो भविष्य के कार्य हेतु सिद्धयर्थ था इसलिए वह भी मत्स्य-उदर में गला नहीं। यादवों में ज्ञान नहीं था, इसी कारण ऐसा लौकिक उपाय किया, जो व्यर्थ ही हुग्रा। जिस तृएा में किसी प्रकार सत्त्व नहीं ऐरका नाम का घास चूर्ण से उत्पन्न हुई, जिससे कट बनाये जाते हैं। किनारे पर लगी होने से बालुका में बिना मूल के वह घास होती है। ऐरका घास की लौकिकी उत्पत्ति के समान उत्पत्ति हुई। ऋषियों में इस घास की बहुत प्रसिद्धि है। चूर्गों का जब तक उपयोग हुम्रा तब तक विनियोग कहना चाहिये ।।२२।।

व्लोक-पतस्यो गृहीतो मत्स्यघ्नैजिलनान्यैः सहार्गावे। तस्योदरगतं लोहं सज्ञल्ये लुब्धकोकरोत्।। २३।।

इलोकार्थ-मछ्ग्रारों ने समुद्र में जाल डालकर ग्रन्य मछ्लियों के साथ उस मच्छ को भी जाल में पकड़ लिया। उसको चीरने पर उदर से लोह मय दुकड़ा निकल स्राया, जिससे व्याध ने स्रपने तीर की स्रनी बना ली ॥ २३ ॥

रूप:, एतदर्थमेव कालकन्या जरारूपेगावतीर्गा, सङ्कर्ष्णांशस्य कालस्यासनरूपत्वात् स्वरूपा-

मुबोधिनी--शल्यस्याह, स इति कालकन्या- स्थित्यर्थं तदासनं तत्कन्यया दत्तं, ग्रावेशे गते त् पश्चातापो व्याधस्य, शिष्टं स्पष्टम् ॥२३॥

व्याख्या—इस श्लोक में कहते हैं कि तथावत् उसका भी विनियोग हुम्रा। वह लोहमय दुकड़ां काल-कन्या रूप होने से नाशार्थ ही जरा रूप प्रकट हुई है। काल सङ्कर्षणाँश का म्रासन रूप होने से, स्वरूप की स्थिति हेतु काल-कन्या ने काल को यह (व्याध) म्रासन दिया है। म्रावेश निकल जाने पर व्याध को पश्चात्ताप हुम्रा शेष स्पष्ट है।।२३।।

रलोक - भगवान् ज्ञातसर्वार्थ ईश्वरोपि तदन्यथा। कर्तुं नैच्छद् विप्रज्ञापं कालरूप्यन्वमोदत ॥ २४॥

इलोकार्थ — भगवान सर्वज्ञ हैं तथा श्राप नाश में समर्थ हैं तथापि ब्राह्मण के श्राप की नाशेच्छा नहीं की, क्योंकि इस समय ग्राप कालरूप थे। ग्रतः उस श्राप का ग्रनुमोदन ही किया ।। २४ ।।

मुबोधिनी—पूर्वोक्तं भगवच्चरित्रत्वेनोप-संहर्त् हढीकरोति, भगवानिति पूर्णत्वेन सर्व-कर्तृ त्वमुक्तं, तेनेतत् सर्वं भगवच्चरित्रमित्युक्तं भवति, लौकिके तु परिहारे नाज्ञानाशक्ती निमित्तं किन्तु सङ्कर्षणत्वमेवेति वदति, तत्र साम्बस्या-पराधित्वाद् भयान् निवेदितं भगवने न करेपि तथापि ज्ञातसर्वार्थः स्वत एवः ते चेन् मोक्षार्थमुद्धववद् यते रंस्तदान्यथा कर्त्वं मिप शक्तः, ननु स्वत एव किमित्यन्यथा न कृतवान् ? तत्राह तदन्यथा कर्तुं नैच्छत्, स्वांशानामंशत्वे सायुज्ये वा विद्यमानावस्थानिवृत्तेस्तुल्यत्वात् प्रकारे परं विशेषः, तत् साम्प्रतं वासुदेवकार्यकरणाभावाद-न्यथा कर्तुं नैच्छत्, तत्र हेतुः कालरूपी, तस्य विप्रशाप त्वं विधेयं रूपं पूर्वेण सम्बद्धं, ईश्वरोपी-त्यन्यथेश्वरपदं व्यर्थं स्यात्, ईश्वरानुमोदनेन सेवककृतं हढं भवतीति, तस्माद् वैराग्यार्थमुपायो रचित इति सिद्धम् ॥२४॥

क्याख्या ऊपर कहा जा चुका है कि सर्व चरित्र भगवान् का ही है। उपसंहार में उसी को हढ़ करते हैं। ग्राप श्री कृष्ण भगवान् हैं, ग्रर्थात् षड्धर्म-संयुक्त होने से पूर्ण हैं, जिससे ग्रिखल कक्तां ग्राप ही हैं, इससे यह सिद्ध हुग्रा। यह समस्त भगच्चिरित्र ही है। यादवों को लौकिक-रीति से परिहार बुद्धि हुई वह ग्रज्ञान द्वारा नहीं ग्रिपतु सङ्कर्षणत्व ने ही ऐसी बुद्धि उत्पन्न की। यह साम्ब का ग्रपराधी होने के भय के कारण किसी ने भी भगवान् को निवेदन नहीं किया, तथापि भगवान् तो सर्वज्ञ हैं। वे यादव यदि उद्धव की भाँति मोक्षार्थ प्रार्थना करते तो प्रभु ग्रन्थथा भी कर सकते थे। समभ लो, उन्होंने प्रार्थना न भी की तो भी ग्रापने ये ग्रपने हैं, ऐसा समभ कर क्यों नहीं शाप निवारण किया? इस पर कहते हैं कि 'विप्र-शाप ग्रन्थथा कर्त्तु न ऐच्छत्' भगवान् ब्राह्मण्-श्राप को ग्रन्थथा नहीं करना चाहते थे, क्योंकि, ग्रापने काल का होने से उसका ग्रनुमोदन ही किया। ग्राप ईश्वर हैं ग्रतः ग्रापकी इच्छा से सेवकों ने जो कार्य किया, वह विधेय कप ही है, ग्रन्थथा 'ईश्वर' पद व्यर्थ हो जावे। सेवक जो कार्य करता है, उसका जब स्वामी ग्रनुमोदन करता है, तब वह कार्य हढ़ हो जाता है। इससे यह सिद्ध हग्रा कि वैराग्यार्थ उपाय रचा है। ॥२४॥

इति श्रोमद्भागवत महापुराण एकादश स्कन्ध के प्रथम प्रध्याय की श्रीमद्वरलाचार्य चरण विरचित श्रीमुबोधिनी (संस्कृत-टीका) के जीव मुक्ति (ब्रह्मभाव) प्रकरण हिन्दी श्रनुवार सहित सम्पूर्ण । ॥ श्री कृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवह्नभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेम्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराएा

एकादश स्कन्ध

श्री मद्वल्लभाचार्य-विरचित (हिन्दी ग्रनुवाद सहित)

# सुबोधिनी टीका

जीव मुक्ति (ब्रह्म-भाव) प्रकरण "अध्याय—" २

वसुदेवजी के पास श्रीनारदजी का ग्राना ग्रीर उन्हें राजा जनक तथा नौ योगीइवरों का संवाद सुनाना

श्लोक—गोविन्दभुजगुप्तायां द्वारवत्यां कुरूद्वह । श्रवात्सीन् नारदोभीक्ष्णं कृष्णोपासनलालसः ॥१॥

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहते हैं कि कुरुद्वह ! नारदजी कृष्ण की लालसा— वाले थे, ग्रतः गोविन्द भगवान की भुजाग्रों से रक्षित द्वारकापुरी में निरन्तर निवास करने लगे, क्योंकि वहाँ दक्ष से प्राप्त शाप नारदजी को स्पर्श नहीं कर सकता था; जिससे निर्भय निर्विचन शा से भगवदाश्रित हो भजन करने लगे ।।१।।

कारिकाः वैराग्यहेतौ संसिद्धे हृदये रागसम्भवात् । श्रान्तरस्य बलिष्ठत्वान् न वैराग्यं फलिष्यति ॥१॥

कारिकार्थ:—वैराग्य का हेतु सिद्ध हो, किन्तु यदि ह्रदय में राग के उत्पन्न होने की सम्भावना हो जावे तो, वह वैराग्य, फलदायी नहीं होता है, क्योंकि ग्रन्त:करण बिलष्ठ है, ग्रतः प्रथम ग्रन्त:करण को ही शुद्ध बलवान बनाने की ग्रावश्यकता है, जिससे उसमें राग की सम्भावना ही न होवे, ऐसा होने पर ही जीव बिना रुकावट मुक्ति प्राप्त कर सकता है ॥१॥

कारिकाः-पूर्वं गुरुस्तथा ज्ञास्त्रं वक्तव्यं मुक्तिहेतवे। गुरुहंरिर्भक्तिमार्गसेवको विहितो महान् ॥२॥ भगवद्वचनं शास्त्रं सेवकानां तु सेवके। प्रपन्न एवाधिकारी शास्त्रमार्गेण यो भवेत ॥३॥

कारिकार्यः-इसीलिए मूक्ति प्राप्तयर्थ सर्व प्रथम गृरु, ग्रधिकारी तथा शास्त्र कहने चाहिये, इस प्रसङ्ग में दो प्रकार के ग्रधिकारी हैं, एक उद्धवजी दूसरे वसुदेवजी। उनके ग्रधिकारानुसार गुरु भी दो प्रकार के हैं। उद्धवजी महात् हैं अतः उनके गृरु तो हरि ही हैं, और वसुदेवजी के गुरु भगवत्सेवक नारदजी हैं। भगवत्सेवकों का जो सेवक है, उनके लिए भगवद्वचन ही शास्त्र (प्रमाएग) है। यहां वे ही अधिकारी हैं जो शास्त्रानुसार शरगागत हुए हैं।।२-३।।

कारिका:- केवलेन निरोधेन निरुद्धा ये न ते तथा। ज्ञानेन सहितौ तस्माद् वसुदेवोद्धवौ मतौ॥४॥ वसुदेवस्य संसिद्धं बीजं च ज्ञानकर्मगा। शास्त्रेणाचार्यराहित्यान् न ज्ञानं फलति स्फूटम् ॥५॥

कारिकार्थ:-जो (गोपीजन) केवल भगवत्प्रमेयबल द्वारा निरोध से निरुद्ध हुई हैं, वे ग्रन्य प्रकार के ग्रधिकारी हैं, इसीलिए वसूदेवजी तथा उद्धवजी ज्ञान द्वारा संसार विरत हो भक्त (निरुद्ध) हुवे हैं। वसुदेवजी का बीज, ज्ञान एवं कर्म द्वारा फलित हुन्ना है। जब तक गुरु की प्राप्ति नहीं होती है अर्थात जीव गुरु प्रपत्ति ग्रहण नहीं करता है केवल शास्त्राधार एवं बुद्धिबल से ज्ञान फल प्राप्ति चाहता है तो उसमें ज्ञान फल स्फूट उत्पन्न नहीं होता हैं ॥४-५॥

कारिका:- उद्भवस्य प्रपत्तिस्तु महती लौकिकत्वतः। गोपिकाज्ञानसन्देशस्तस्या एव तु पोषकः ॥६॥ निरोधः सुदृढः कृष्णे ममतासहितो महान्। श्रतोत्र वसुदेवस्य ममतानाशनं तथा ॥७॥ म्रहन्ता तुद्धवस्यापि यथा नश्येत् तथा कथा ॥७३॥

कारिकार्य - उद्धवजी की शरणागित महती होने पर भी लौकिक थी, कारण, उस शरणा-गति का पोषक वह सन्देश था जो भगवान ने उद्धवजी द्वारा गोपीकान्त्रों को भेजा था। यह परार्थ होने के कारण उद्धवजी को यहां ११ वें स्कन्ध में पुनः उसके हढ़ार्थं उपदेश दिया गया है जो ग्रावश्यक था। इस प्रकार इस स्कन्ध में वसूदेवजी की ममता नाश हो तथा उद्धवजी का ग्रहम्भाव (मैं बड़ा ज्ञानी हैं इत्यादि) नाश हो, तदर्थ वैसी कथा कही है, जिससे उनका भगवान में सुदृढ़ निरोध सिद्ध हमा है ॥ ७६ ॥

मैंभे बत्सायुजं वक्तुं गुरुप्रपत्त्यर्थं कृष्णममताया

सूबोबिनी—तत्र प्रथमं वस्देवस्य भगवद्ध- भगवान् चिन्तितवान्, तस्य स्थितिमाह कृष्णसेवायां हि बहवो बिह्ना दैत्याः पापानि च, तत्र ना रदस्य हढत्वादन्यत्र स्थित्यभावाच्च नारदं स्रतो गुरुत्वेन पापाभावेषि दैत्याः क्षोभकाः सन्ति बाह्याभ्यन्तर-

भेदेन, प्रकटश्च भगवान् सेव्यः, तत्राध्यात्मिकादिदैत्यानां हृदये विद्यमानत्वात् प्रकटेपि
भगवित सेवा न सम्भवित, तत्र तु भगवद्भः जैर्यदुभिर्गुं प्तायां दैत्यप्रवेशाभाद् द्वारवत्यामिति
च भगवित्रगंमनस्थानत्वेन सहजदैत्यिनवासाभावाच्च, नरागां जीवानां समूहं द्यति खण्डयतीति नारदो ब्रह्मभावप्रापक इत्यर्थः, उक्तार्थवचनविश्वासाय सम्बोधनिमत्यसकृदवोचाम,
कदाचिद् गमनं वैकुण्ठे कदाचित् प्रकटो हृदयेत
ग्राहाभीक्ष्णिमिति, सर्वदा कृष्णोपासनायां लालसः,

स्पष्टं दक्षशापोपि न नारदं स्पृश्चित द्वारकायां शापादेरप्रवेशात्, ग्रनेनैतज् ज्ञापितं यदि नारदवद् यादवा भगवत्सेवां कुर्युं स्तदा शापो नाभिभवे-दिति, ग्रतो भगवत्सेवा देवादीनामिष दुर्नभा सर्वानर्थनिवारिका मुक्तानामप्यभिलिषतेति प्रकरणारम्भे मोक्षतुल्यत्वाय निरूपितं, ननु नारदस्य नारदत्वं प्राप्तस्य क्रममुक्तेर्तियतत्वात् स्वतःफलाद्यभावाच्च प्रेक्षावतः कथं लालसेति चेदिन्द्रियसाफल्यायेति बूमः, ग्रधिकारे कार्यकरणं न मुख्यं फलमिन्द्रियाणां देवतात्वाभावात् ॥१॥

व्याख्या-भगवान् कृष्ण ने वसुदेवजी को प्रथम ज्ञानोपदेश दिया था किन्तु वसुदेवजी की भगवान् में भगवत्व तथा गुरुत्व भावना नहीं थी, क्योंकि वह श्री कृष्ण को ग्रपना पुत्र समभ बैठे थे ग्रौर वसुदेवजी की वह पुत्र ममता हढ़ थी जिससे कृष्गोपदिष्ट ज्ञान वसुदेवजी में फली भूत नहीं हुग्रा। भगवान् की वसुदेवजी को सायुज्य मुक्ति देने की पूर्ण इच्छा थी। ग्रतः भगवान् ने निश्चय किया कि वसुदेवजी का गुरु नारदजी को बनाऊँ, कारएा कि, नारदजी जीवों की ग्रविद्या नाश करने में प्रवीण हैं ग्रौर नारदजी ग्रब उस पवित्र द्वारकापुरी में ग्राकर रहे हैं, जहां बुद्धि को ग्रासुरी बनाने वाले दैत्य प्रवेश नहीं कर सकते हैं। यों तो बाह्य ग्राभ्यन्तर भेद मे दैत्य ऐसा क्षोभ करते हैं, जो भगवान् के प्रकट विराजते हुए भी आध्यात्मिक देत्य हृदय में विद्यमान होने से उनकी सेवा करने नहीं देते हैं। इस प्रकार कृष्ण सेवा में बहुत विघ्न ग्राते हैं, द्वारका में दैत्यों के प्रवेश न हो सकने का कारण यह है कि द्वारका की रक्षा भगवान अपनी भुजाओं से (यादवों से) कर रहे हैं, यह द्वारका भगवन्निर्गमनस्थान होने से स्वाभाविक है कि यहां दे त्यों के निवास का ग्रभाव है, ग्रथीत् दैत्य रह नहीं सकते हैं। नारद शब्द का तात्पर्य है कि जीव भाव को हटाकर ब्रह्मभाव प्राप्त करना, 'कुरूद्रह' इस सम्बोधन देने का ग्राशय है कि नारद पद के ग्रर्थ में ग्रापका विश्वास है। 'ग्रभीक्ष्णं' पद का भावार्थ प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि नारदजी में भगवान् कृष्ण के दर्शन की हढ़ लालसा थी, इसीलिए कभी बैंकुण्ठ में जाते तो कभी उनके हृदय में प्रकट हो जाते, नारदजी को जो दक्ष का शाप था वह भी द्वारका में स्पर्श नहीं कर सकता था, यों कहने का भावार्थ यह है कि जैसे नारदजी कृष्ण का ग्राश्रय ले सेवादि करते थे यों यदि यादव भी करते तो शाप से मुक्त हो जाते, यादव ने ऐसा नहीं किया, जिसका कारएा है कि भगवत्सेवा देवादि को भी दुर्लभ है, एवं सर्व ग्रनथीं को नाश करने वाली है, न केवल इतनी महत्ता है किन्तु जो मुक्त हुवे हैं वे भी चाहते हैं कि हम को भगवत्सेवा कब प्राप्त होगी ? उसके लिए सदैव लालायित रहते हैं, मात्र इसलिए प्रकरण के ग्रारम्भ में मोक्ष से समानता बताई है। नारदत्व को प्राप्त नारद के लिए क्रम मुक्ति नियत होने से तथा स्वतः फलत्व ग्रादि का ग्रभाव होने से प्रक्षावान् को कैसे भगवत्सेवा की लालसा हुई ? इस शङ्का निवृत्यर्थ ग्राचार्य श्री त्राज्ञा करते हैं कि नारदजी यों समभते थे कि यद्यपि मुभे मुक्ति प्राप्त होगी उसमें सन्देह नहीं हैं, किन्तु मुक्ति में इन्द्रियों की सार्थकता नहीं होती है, इन्द्रियों का होना निरर्थक हो जाता है, ग्रतः नारदजी ने इन्द्रियों की सार्थकता के लिए भगवत्सेवा की लालसा की है, अधिकार होते हुए कार्य करना इन्द्रियों का मुख्य फल नहीं है, मुख्यफल तो भगवत्सेवा ही है जिसमें इन्द्रियों की सफलता है।। १।।

ग्राभास:--एतदेव शुकोसम्भवद्युक्तिमत्त्वेन द्रढयति । म्राभासार्थः - गुकदेवजी इस विषय को दूसरे श्लोक में दृढ़ करते हैं।

व्लोक: - को न राजिन्निन्द्रियवान मुकुन्दचरणाम्बुजम् । न भजेत् सर्वतोमृत्युक्पास्यममरोत्तमैः ॥२॥

श्लोकाथ: -- हे राजन् ! कौन ऐसा है जो इन्द्रियोंवाला चारों तरफ से मृत्यु से घिरा हुम्रा होते हुए भी, मुकुन्द भगवान के चरण कमल का भजन नहीं करता है, जब कि देवों में उत्तम देव भी उनका भजन करते हैं ।।२।।

वत्त्वं न ह्यश्वरक्षकोश्वान् भवत्यतः परवशेन्द्रियो न मृत्युरिति, ग्रमराणामिप मुक्तिरपेक्षिता कि पुनः भजत इत्यदोषः,यस्य पुनरिन्द्रियाणि सन्ति स कथं सर्वतोमृत्यूनामित्यर्थः, न भजते ? प्रयोजनाभावादिति चेन् न, मोक्षदाता ।।।।।।

सुबोधिनी-इन्द्रियागा वर्तन्तेस्मिन्निति नेन्द्रिय च स सुसेव्यश्च,मोक्षस्यावश्येष्यमाग्तवाय सर्वतो-ग्रन्तिमजन्मन्यूत्तम्त्वम्

व्याख्या भगवत्सेवा मुक्ति से भी विशेष ग्रखण्ड एवं ग्रनन्त रसदायी है। इससे ही इन्द्रियों की (मनुष्य जन्मकी) सफलता होती है, इन्द्रियवाला किसको कहना चाहिये ? जिसके उत्तर में म्राचार्य श्री म्राज्ञा करते हैं, कि 'इसको' म्रर्थात् जिस के पास इन्द्रियां हैं इससे वह इन्द्रियोंवाला नहीं कहा जा सकता है यथा जो मनुष्य सेवक किसी राजा या सेठ के ग्रश्व की रक्षा करता है इस से उस सेवक को यह ग्रश्वपति है ऐसा नहीं कहा जा सकता है, क्योंकि वह सेवक ग्रश्व से जो चाहे वह कार्य नहीं ले सकता है, इससे कार्य न ले सकने से वह दोषी नहीं, उसी प्रकार जिसकी इन्द्रियां अपने वश में नहीं हैं वह परवश इन्द्रियोंवाला होने से यदि सेवा नहीं कर सकता है इससे वह दोष-वाला नहीं, किन्तू जिसकी इन्द्रियाँ ग्रपनी हैं ग्रथीत् ग्रपने वश में हैं ग्रौर उनसे सेवा सिद्ध हो सकती है, वह क्यों नहीं सेवा करता है ? यदि कहो कि सेवा करने का कोई प्रयोजन नहीं है, तो यह कहना ग्रन्चित है। जिस प्रभु की सेवा की जाती है या करनी चाहिये, यह मोक्ष देने वाली एवं सुख सेव्य है, जब देवता भी मुक्ति चाहते हैं तो जिनको चारों ग्रोर से मृत्यु ने घेर लिया है, उनको तो सर्वया सेवा करनी ग्रावश्यक है। सेवा उससे ही होती है जिसका ग्रन्तिम जन्म है, क्योंकि यही जन्म की उत्तमता है ॥२॥

श्लोक:-तमेकदा च देविष वसुदेवो गृहागतम्। श्रवितं सुखमासीनमभिवाद्येदमब्रवीत् ॥३॥

श्लोकार्थ: -- किसी दिन वसुदेवजी के घर में पधारे हुए उन देवर्षि को सुख पूर्वक बैठ जाने के अनन्तर पूजा तथा अभिवादन कर यों कहने लगे ।।३॥

सुबोधनी सङ्गितमाह, प्रायेण वसुदेवो यदुकुलशापं न श्रुतवान् कृष्णस्थित्या लोकरनुक्तत्वाद् वैराग्योपयोगाभावाच्च 'निसृष्टा' इतिवचनात् पूर्वभावी वा, कृष्णोपासन-लालस' इति नारदस्य पुनरागमने हेतुः पूर्वपक्षे निःशङ्कृतया स्थितिकत्तरपक्षे, कृष्णगृहे स्थितो वसुदेवगृहे समागत इति शापानन्तरभावे तु भगवद्वाक्येन तस्य निर्धार इति सर्वं सुस्थिमवासीत् तदैवं कया, ग्रलं विस्तरेण, तमिति पञ्च-रात्रकर्तृत्वेन प्रसिद्धं, सर्वदा, त्वन्यकथापि,

एकदा सात्त्विक काले, वसुदेव इति गुद्धसत्त्वात्मकः, ऋषयो मन्त्रद्रष्टारोलौकिकमन्त्रद्रष्टारो देवर्षयस्त-तोपि पृष्टिमार्गमन्त्रद्रष्टृत्वाद् विभूतित्वं, चस्त्वर्थं, प्रकृते त्वस्योपयोगः, गृहागतिमिति स्वाधीनता, पूजितत्वमुत्तमप्रक्नोपयोगः भगवत्प्ररणया समागतस्योपासनार्थमपि वैयग्र्यं नास्तीति सुखमा-सोनिमित्युक्तं, पुनरिभवादनं गुरुत्वबोधकं, बहुकालमारभ्य प्रष्टव्यमिति हृदि स्थितिमदमा निर्दिश्यते ॥३॥

व्याख्याः —बहुत करके वसुदेवजी ने यदुकुलक्षय का समाचार नहीं सुना था क्योंकि उनके घर में श्रीकृष्णजी विराजते थे। म्रतः लोगों ने यह वृत्तान्त नहीं सुनाया कारण कि, यह वृत्तान्त वसुदेव जी को वैराग्य होने में उपयोगी नहीं था ग्रथवा, विशेषरा 'निसृष्ठा' इस वचन से या पूर्व भावी ऐसी थी, नारदजी वसुदेवजी के यहाँ फिर स्राये, जिसका कारएा था कि नारदजी को कृष्ण की उपासना की लालसा थी। पूर्व पक्ष में तो निः शङ्कता से स्थिति थी। उत्तर पक्ष में कृष्णगृह में स्थिति के ग्रनन्तर वसुदेवजी के घर ग्राकर विराजे। शाप के ग्रनन्तर क्या भावी बनने वाली है ? जिसका निर्धारण भगवत् वाक्य से ही हुम्रा जिससे सब ठीक-ठीक हो गया। तब इस प्रकार की कथा है। विस्तार से बस 'तं' विशेषण नारदजी की यह पहचान कराई है कि यह नारदजी वह है जिनने 'पञ्चरात्र' ग्रन्थ बनाया है। सर्वदा तो ग्रन्यकथा भी है 'एकदा' पद का भाव है कि जब सान्विक काल था उस वक्त नारदजी वसुदेवजी के घर पधारे थे। 'वसुदेव' यह पद देकर यह सूचित किया है कि यह शुद्ध सत्त्व रूप है। ऋषि वे हैं जो अलौकिक मन्त्र द्रष्टा हैं। उनमें जो देविष हैं वे पुष्टमार्गीय मन्त्रद्रष्टा होते हैं, जिससे वे भगवान् की विभूति रूप हैं। 'च' ग्रक्षर यहाँ 'तु' ग्रर्थ में दिया हैं। प्रकृत विषय में इनका ही उपयोग है। गृह में पधारे हैं, जिससे स्वाधीनता से पूजित हुवे, यह पूजन उत्तर प्रश्न के लिए उपयोगी है। नारदजी का यहाँ ग्राना भगवान् की प्रेरगा से हुग्रा है, जिससे उपासनार्थं भी व्यग्रता नहीं। इसलिये कहा 'सुखमासीन' सुख पूर्वक ग्रर्थात् ग्रानन्द से विराजे। सुख से विराजमान होने के ग्रनन्तर ग्रभिवादन किया यह ग्रभिवादन बताता है कि वसुदेवजी की नारदजी में 'गुरु' भावना है। वसुदेवजी जो ग्रब पूछते हैं वह बहुत समय से वसुदेवजी के हृदय में स्थित था, तुरन्त उद्भुत ये प्रश्न नहीं है ॥३॥

ग्रामास--प्रश्नमाह षड्भिर्भगवच्छवाच्याः षडर्था इति षट् श्लोकास्तत्र प्रोत्साहनं त्रिभिः प्रश्नश्च त्रिभिः,

श्राभासार्थ — वसुदेवजी ६ श्लोकों से प्रश्न कहते हैं। कारण कि 'भग्' शब्द वाच्य के छः ग्रश्र है। जिनमें से तीन श्लोकों से नारदजी को प्रोत्साहन देते हैं ग्रौर तीन श्लोकों से प्रश्न करते हैं।

# वसुदेव उवाच-श्लोक--भगवन् भवतो यात्रा स्वस्तये सर्वदेहिनाम् । कृपरानां यथा पित्रोक्तमञ्लोकवर्त्मनाम् ॥४॥

इलोकार्थ—हे भगवन् ! जिस प्रकार माता पिता का ग्रागमन, ग्रपनी कृपण चाहे सम्पन्न सन्तित के लिए कल्याण कर है। वैसे ही ग्राप की यात्रा भी सर्व जीवों के हितार्थ ही है, कारण कि, ग्राप भगवान् की प्राप्ति के मार्ग रूप है; क्योकि, भगवद्भक्तिमार्ग में प्रविष्ट हो कर ग्राप उसके द्वारा सरल रीति से जीव मात्र का कल्याण कर रहे हैं ॥४॥

सुवोधिनी—तत्र प्रथमं नारदस्यैतासाधा-रगौस्तं प्रोत्साहयति "ब्रह्म वेद ब्रह्मौव भत्रति" "ये यच्छ्रद्धः स एव सः", गुरुत्वाच्च भगविन्निति-सम्बोधनं, जगन्मित्रं हि नारदः, यात्रागमनं, राजादिसर्ववैलक्षण्याय सर्वदेहियामित्युक्तं स्वतो निरपेक्षत्वादिहिसाप्रचुरधमं बोधनात् संसारोद्धार-कत्वाच्च देहाभिमानिनामिति मुक्तवैलक्षण्यार्थं स्वत एव विचार्य तेषां सर्वतो हितकरणे दृष्टान्तः, प्रकृत्रगानां सर्वतःसम्बन्नानामित पित्रोरागमनं

स्वस्तये कि पुनः कृपणानाम् ? उभयोवियोगे ह्यतिकृपणाः स्वस्तेः परमोत्कर्षार्थे विशेषणा-मृक्तमञ्लोकस्य मार्गभूतानां तत्र प्रविष्टानां भगवन्त्राप्तेनित्यत्वात्, तथा च नारदस्य त्रयो गुणाः सर्वनेत्री सर्वहितप्रापणां गोविन्दप्रापणां चेत्येकेनैव वयं कृतार्थाः कि पुनस्त्रिभिः ? उपसंहारे बहुवचनं पूज्यार्थे व्यवहारे वावकृतदो-षपरिहाराय च, ग्रागमनं तु भगवदिच्छयेति न कोपि विरोधः ॥४॥

व्याख्या - वसुदेवजी प्रथम नारदजी के ही ग्रसाधारण गुणों से उनको प्रोत्साहित करते हैं, "ब्रह्म वेद ब्रह्म व भवति" जो ब्रह्म को जानता है, वह ब्रह्म रूप हो जाता है, ग्रर्यात्, ग्राप नारदजी ब्रह्म को जानते हो ग्रतः ब्रह्मरूप हो, 'यो यच्टुद्धः एव सः' जो जिसमें श्रद्धा वाला होता है वह भी उसका ही रूप हो जाता है, हे नारदजी ग्रापकी भगवान में ही श्रद्धा है म्रतः म्राप भगवद्रप हैं एवं गुरुपन से (म्रज्ञानान्धकार नाश कर्ता होने से) भगवान् हैं। स्रतः वसुदेवजी ने स्पष्ट 'भगवान्' विशेषण दिया है, जगत् के मित्र होने से ही स्राप नारद है, मित्र वह कहा जाना है जो दु:ख को मिटावे, ग्राप दु खदजीव भाव को मिटाकर ब्रह्मभाव का उद्भव करते हैं, ग्रतः ग्राप जगत् के सच्चे मित्र हैं इसलिए ग्रापकी यात्रा है। ग्रापका मित्रत्व राजादि सर्व से विलक्षण है, क्योंकि जो हिन ग्राप कर सकते हैं राजादि में वैसे हित करने की शक्ति नहीं है। स्राप किसी विशेष व्यक्ति का हित करते हैं, यों नहीं है। किन्तु सर्वे प्रकार के देहधारियों के हितकारी हैं कारण कि, सर्वथा स्वतः निरपेक्ष हैं, किसी प्रकार की ग्रापकी अपेक्षा नहीं है। म्राप महिंसापूर्ण धर्म का ज्ञान देते हैं। मंसार के उद्घारकपन पे म्राप मन्यों से विशेष हैं, मन्य तो उनका उद्धार कर सकते हैं जो देहाभिमानी नहीं है। किन्तु ग्राप में यह विशेषता है कि देहाभि-मानियों का भी संसार से ग्राप उद्घार करते हैं। ग्राप स्वतः ग्रानी कृपा पूर्वक इच्छा से ही उनके उद्धार का विचार करते हैं, उनका सर्व प्रकार से हित करने में यह हष्टान्त है-जब माता-पिता का ग्रागम र सम्पन्न संतति के लिए हितकर है तो कृपए। सन्तान के लिए हितकर हो तो इसमें उथा श्राश्चर्यं है। जिस सन्तान को माता तथा पिता दोनों का वियोग हो तो वह ग्रतिरंक होता है, 'उत्तम श्लोक वर्त्मनाम्' यह विशेषण कल्याण की परमोत्कर्षता दिखाने के लिए दिया गया है। कारण कि जो भगवन्मार्ग में प्रविष्ट है, उनको नित्य भगवद्रसानन्द की प्राप्ति होती रहती है। इसी तरह नारदजी में तीन गुण है—१-सबसे मैत्री २-सबका हित करना ३-गोविन्द की प्राप्ति करा देना, इन तीनों में से एक की प्राप्ति से भी जब हम कृतार्थं हैं, तो तीनों की प्राप्ति से कितनी कृतार्थता होगी? वह ग्रकथनीय है। उपसंहार में (ग्रन्त में) बहुवचन देने का तात्पर्य है कि व्यवहार में जो पूज्यनीय होता है उसके लिए बहुवचन दिया जाता है। इसके देने का यह भी ग्राश्य है कि वाणी से कोई दोष हो गया हो तो उसका परिहार हो जाय ग्रर्थात् वह दोष नष्ट हो जाय पधारना तो भगवदिच्छा से हुग्रा है इसीलिये कोई विरोध नहीं है।। ४॥

ग्राभास-- कथं नारदागमनेनैविमत्याशङ्कय देविषिविभूतित्वं प्रकटयित,

ग्राभासार्थः —नारदजी के ग्राने से वसुदेवजी ने उनकी इतनी प्रशंसा किसलिए की ? इस शङ्का निवारणार्थं प्रकट करते हैं कि नारदजी भगवद विभूति हैं।

श्लोक—भूतानां देवचरितं दुःखाय च सुखाय च । सुखायैव हि साधूनां त्वाहशामच्युतात्मनाम् ॥५॥

श्लोकार्थ—देवताग्रों के चरित्र, भूतों (जीवों) के लिये सुख तथा दुःख दोनों के कारगा होते हैं। ग्रच्युत (परिपूर्ण) भगवान में जिनकी ग्रात्मा संलग्न है ऐसे ग्राप जैसों के चरित्र तो केवल सुख के लिये ही है ॥५॥

मुबोधिनी—देवापेक्षयोत्तमत्वं सर्वेषां सुबैककारित्वेन विभूतित्वमिष्रमश्लोके, देवा हि द्विविधाः
प्रवाहमर्यादाभेदेन तत्र प्रवाहदेवा वृष्टयादिकर्तारो
भवन्ति वृष्टयादिकं तु दुःखकरमिष, प्रवाहदेवा
प्रपि द्विविधा बाह्याभ्यन्तरभेदेन, सुखदुःखे च
लौकिकालौकिके, चकाराभ्यामलौकिके परिगृहीते
वेदितव्ये, भूतानि भूलोकस्थितजीवाः, प्रकरणाद्
विशेषः, चरित्रं तु स्वरूपतो महत् सुखदुःखजनक
च मन्त्रद्रष्ट्रत्वं, मन्त्रास्तु सहजमिष

धर्ममपेक्षितमात्रमंशतः प्रतिब-ध्नन्ति तदत्र सहजभावि दुःखं प्रतिबध्नतीति नात्र तिरोहितमिब सर्वजनीनमित्याह होति, साधवः सदाचारामयीदा-रक्षका लोकावेक्षार्थं भगवताधिकृता नारदतुल्याः पृष्टिमार्गस्था गोपिकातुल्या ग्रच्युतात्मानः, मन्त्रा ग्रपि त्रिविधा मर्यादास्था देवगृह्या भगवद्वशी— करगारूपाः, ग्रतो भवन्तो भगवद्वचारितं देवकृतं मर्यादया च दुःखं मन्त्रप्रयोगेन दूरीकृत्य सुखमेव साधयन्तीत्यर्थः ॥५॥

व्याख्या — देवताओं से भी उत्तमपने से तथा सबको सुख के ही दाता होने से अग्रिम श्लोक में नारदजी का देविषत्व एवं भगबिद्धभूतित्व प्रकट किया है, देव दो तरह के होते हैं, (१) प्रवाही देव (२) मर्यादी देव, उनमें प्रवाही देव वृष्टि ग्रादि करसे हैं। विष्ट ग्रादि देव दुः खकर भी हैं, प्रवाही

देव भी दो प्रकार के होते हैं, (ग्र) बाह्य (ग्रा) ग्रान्तरिक (भीतर के) सुख एवं दु:ख लौकिक भी हैं तथा ग्रलौकिक भी हैं, दो चकार देने का ग्राशय है कि यहां सुख दु:ख ग्रलौकिक ही ग्रहग्गीय समभने चाहिये। वे केवल मानस वैद्य हैं। 'भूतानि शब्द से भू-लोक में स्थित जीव समभने चाहिये, प्रकरण से विशेष है अतः भूत पद से सङ्क चितता नहीं समभनी चाहिये। यद्यपि देवों के चरित्र महान् होते हैं तो भी सुख तथा दु:ख दोनों के देने वाले हैं। मन्त्रद्रष्टा होने से 'ऋषित्व' है, 'हि' पद के भावार्थ को प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि 'मन्त्र' तो सहज धर्म को भी जितनी ग्रपेक्षा होती है उतना ग्रंशतः प्रतिबन्ध करते हैं। वह यहाँ सहभावी दुःख का ही प्रतिबन्ध करते हैं। जैसे मन्त्र ग्रादि, ग्रग्नि के केवल दाहकत्व को ही प्रतिबन्ध करते हैं; न कि स्वरूप से ग्रग्नि को नष्ट कर सकते हैं। वैसे देव भी केवल उन (सुख दु:खादि) का प्रतिबन्ध मात्र कर सकते हैं, किन्तु साधुजन सदाचार एवं मर्यादा के रक्षक हैं। लोक हितार्थ भगवान् ने उनको ग्रधिकार दिया है। जो नारद तुल्य, पुष्टिमार्गीय हैं, गोपीयों के तुल्य ग्रच्युत में ही जिनकी ग्रात्मा प्रवरा हो गई है, मन्त्र भी तीन तरह के हैं-१-मर्यादा वाले २-देव गुह्य, ३-जो भगवान को भी वश कर सकते हैं, इसलिये ग्राप भगविद्वभूति रूप साधुजन तथा महर्षि भगविद्व चारित, देव कृत अथवा मर्यादा से प्राप्त (कर्मादि से प्राप्त) दुः ल को मन्त्र प्रयोग से दूर कर सुख ही सिद्ध करते हैं—अर्थात् दुःख का उन्मूलन कर पूर्ण सुख (ग्रानन्द) का दान करते हैं।। ५।।

श्राभास--विभूतित्वं वक्तुं ततोपि विशेषमाह;

स्राभासार्थ —नारदजी भगवान् के विभूति रूप हैं ऐसा कहने के लिए स्रागे से भी विशेष इस श्लोक में कहते हैं-

श्लोक-भजन्ति ये यथा देवान् देवा ग्रपि तथैव तान्। छायेव कर्मसिववाः साधवो दीनवत्सलाः ॥६॥

श्लोकार्थ-जो मन्ष्य जिस प्रकार देवों का भजन करते हैं, देव भी उनका उसी तरह भजन करते हैं अर्थात् हित करते हैं, क्योंकि देव कर्म सचिव होने से छाया की तरह कर्मों के अनुसार ही फल दे सकते हैं, साधुजन तो दीन वत्सल होने से उनके कर्मीं का विचार न कर ग्रापनी दयालुता से उनका हित ही करते हैं ॥६॥

सुबोधिनी - नन् यज्ञे भगवदवयवभूता देवा "यन् न दु:खेन सम्भन्न" मितिवाक्यानुसारेगा मुखमेव प्रयच्छन्तीति चेन् न, न ह्ये केन यागे कृते

द्वादशाहस्वर्गो भवति, नन् तेषां भगवदवयव-भूतानां कथमेवमत ग्राह कर्मसचिवाः, राजाधीना हि मन्त्रिगो भवन्तीति वेदमार्गस्तथैव नात्र तत्सम्बन्धिनां स्वर्गो भवति न वाग्निष्टोमे कृते किमपि विचारगीयं, वैलक्षण्यमाह साधवो

१ — भीतर के देव वे हैं जो इन्द्रियों के स्रधिक्ठाता हैं।

दीनवःसला इति, चतुर्यः पादः सिद्धान्त इति सन्त म्रात्माहमेव चेति चतुर्यः, पादः न ह्यं शैस्तथाकत् शक्यं यथांशिना, दैन्यमेव करणे हेतुर्वत्सं लान्ति जिह्नयाददते इति कार्याकार्यविचाराभावेन सहज- तत्गुरणवर्णनेन प्रोत्साहनमुक्तम् ॥६॥

स्नेहवन्तो वत्सलाः सामान्यवाक्यं विशेषपरमिति प्रकर्गादवगन्तव्यं, तस्माद् भवत्समागममात्रे -गौव भगवदवतार इव सर्वेषां सर्वं सिद्धं भवतीति

व्याख्या—यज्ञ में जिन देवों का पूजन होता है वे देव भगवान् के ही अवयव (अङ्ग) हैं, 'यत् न दु:खेन संभिन्नम्' इस वाक्यानुसार जहां स्पर्धादि दु:ख नहीं वैसा स्वर्ग पद वाच्य आतम-सुख ही निष्काम यज्ञ कर्त्ता को प्राप्त होता है, जब ऐसा शास्त्र वाक्य है तो फिर कैसे कहा जाता है कि 'देव दु:ख भी देते हैं इस राङ्का का निवारए। करते हुए ग्राचार्य श्री श्लोक के पदों का ग्रागय स्पष्ट करते हुए ग्राज्ञा करते हैं कि देव भगवदवयव होते हुवे भी कर्म सचिव है, ग्रतः जैसे मन्त्री राजा के आधीन रहकर ही कार्य करते हैं वैसे देव भी कर्माधीन होने से कर्मानुकूल ही फल देते हैं, इसलिये जीव जैसे उत्तम, मध्यम ग्रादि यज्ञादि कर्म करते हैं तदनुसार ही फल दे सकते हैं, ग्रतः इस विषय में दयादि का विचार ही नहीं किया जा सकता है, देवों की अपेक्षा भगवद्भक्त साधुओं में क्या विशेषता है ? वह स्पष्ट करते हैं कि 'साधवो दीन वत्सला:' साधुजन दीनों पर वत्सों की तरह प्यार करते हैं, उनके कर्मी पर दृष्टिपात नहीं करते हैं। सन्त भगवद्रूप होते हैं। ग्रतः ग्रंशी जो कर्म कर सकता है वह कर्म ग्रंश नहीं कर सकता है क्योंकि ग्रंश श्रपूर्ण है, इसलिये ग्रंश रूप देव कर्माधीन होने से दया द्वारा किसी जीव का हित नहीं कर सकते हैं, भगवद्भक्त भगवद्रप होने से भगवत्-सम ही शक्ति एवं गुगा वाले है, जिससे वे भगवान की तरह ही दीन वत्सल होते हैं, ग्रतः वे जो जीव दैन्य युक्त ही साधुग्रों की एवं भगवान् की शरण लेते हैं, उनकी दीनता मात्र को देख उन पर पूर्ण कृपा करते हैं, जिससे वे जैसे बछड़ा गौ का दूध निर्भय होकर पीता है, वैसे वे दीन साधुग्रों की कृपा मात्र से भगवद्रस पान करते हैं, ऐसा कहकर वसुदेवजी ने यह सिद्ध कर बताया है कि भगवदवतार की तरह श्रापके समागम मात्र से ही सब जीवों को सर्व लौकिक ग्रलौकिक सुख सिद्ध होता है। इस प्रकार नारदजी के गुरा वर्गान से उनको उपदेशार्थ प्रोत्साहित किया है ॥ ६॥

ग्राभास--प्रश्नमाह।

म्राभासार्थ--तीन (४-५-६) श्लोकों से प्रोत्साहित कर ग्रब (७-८-६) इन तीन श्लोकों से प्रश्न करते हैं-

श्लोक--ब्रह्मंस्तथापि पृच्छामो धर्मान् भागवतांस्तव। याज् छ्रुत्वा श्रद्धया मर्त्यो मुच्यते सर्वतो भयात् ॥७॥

श्लोकार्थ--वसुदेवजी कहदे हैं कि हे ब्रह्मन् ! मुभे ब्रह्मभाव सिद्ध हुम्रा है तो भी म्राप से भगवत्सम्बन्धी धर्म पूछता हूं, कारण कि, भागवत धर्मी को श्रद्धा के साथ सुनने के सिवाय मर्त्यधर्मा मनुष्य समस्त प्रकार के भय से नहीं छूट सकता है, चाहे वह ब्रह्मभाव को भी प्राप्त हम्रा हो ॥७॥

मुबोधिनी—ब्रह्मभावाभिलाषी विदितस्ववृतान्तो विदितसाध्यसाधनभावो धर्मान् पृच्छिति
केवल 'माचार्यवान् पृरुषो वेदे' तिशास्त्रार्थत्वाय
भगवतो ब्रह्मत्वभावनायामिष गुरुत्वस्य भगवतानङ्गोकरणान्ता शास्त्रार्थसिद्धिः किन्त्वखण्डज्ञानमुपदिष्टं तेन जीवनमुक्तिन्यायेन ब्रह्मभावे
जातेषि "ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मे" त्यादिनिरूपितार्थस्यासिद्धं भगवद्धर्माचरणेन तिसिद्धिरिति प्रश्नः,
नारदस्य ब्रह्मभावो जात इति तथा सम्बोधनं
स्तुतिमात्रत्वाभावाय, स्वस्यानृष्ठेयः स्विवचारितो

भविष्यतीति तथापीति भगवदागमनेनैव सिद्धो-स्माकमर्थस्तथापि शास्त्रार्थपरिपालनाय पृच्छामो देवकीप्रभृतीनामप्ययमर्थोभिलिषत इति बहुवचनं, भागवतानिति प्रमारगतः स्वरूपः फलतश्चेति त्रेधा नियतभगवत्सम्बन्धान्, तवेति तवाप्य-नुष्ठेयान्, दुःखनिवर्तकत्वं तु तेषामिदानीमेवेत्याह् यात्र् छ्रुःखेति, उपायपरिज्ञाने हि निश्चिन्तता भवति श्रद्धया तदात्मत्वेन करणं सम्भवति, मत्यं इति स्वभावतः सभयत्वं सर्वत इत्याध्यात्मिका-दिभिः ॥७॥

व्याख्या-जिसने ग्रपना वृत्तान्त जान लिया है ग्रौर साध्य-साधनभाव को भी समभ लिया है वैसे ब्रह्मभाव के ग्रभिलाषी वसुदेवजी भागवत धर्मों को पूछने हैं, क्योंकि उनको यह निश्चय हो गया है कि शास्त्रों में 'ग्राचार्यवान् पुरुषो वेद' कहा है ग्रर्थात् वह ही तत्त्व को जान सकता है जिसने 'गुरु' किया है। गुरु बिना तत्त्व ज्ञान नहीं ग्राता है। भगवान् में ब्रह्मत्व भावना हो किन्तु जब तक भगवान् अपने को उसका गुरु नहीं मानते हैं तब तक वह शास्त्र के तत्त्व को प्राप्त नहीं कर सकता है यथा-वसुदेव को भगवान् ने उपदेश दिया किन्तु वसुदेव की भगवान् में पुत्र भावना थी जिससे भगवान् ने गुरुत्त्व स्वीकार नहीं किया, ग्रतः वह उपदेश फलीभूत नहीं हुग्रा । केवल उस ग्रखण्ड ज्ञानोपदेश द्वारा जीवन्मुक्ति न्याय से ब्रह्मभाव मात्र ही वसुदेवजी को प्राप्त हुन्ना । किन्तु 'ब्रह्मभूत प्रसन्नात्मा' इस गीता वाक्यानुसार जो अर्थ (फल) सिद्ध होना चाहिए था, वह न हुआ, तब वसुदेवजी ने समभ लिया कि यह फल सिद्धि भगवद्धभीचरण के सिवाय नहीं होगी। ग्रतः ऐसे भगवद्विभूति रूप ब्रह्माप भगवदिच्छा से प्राप्त हुवे हैं इनसे भगवद्धर्म सीखकर उनका स्राचरण करूँ तो सर्वतः निर्भय हो पूर्णफल को पा सक्ँगा । ग्रतः नारदजी से वसुदेवजी ने भगवद्धर्भ सम्बन्धी प्रश्न किया है, नारदजी को 'ब्रह्मन्' सम्बोधन देकर यह सिद्ध किया है कि नारदजी को ब्रह्मभाव सिद्ध हुन्ना है। अतः यह सम्बोधन केवल स्तुति के लिए नहीं है, यद्यपि आपके आगमन मात्र से हमारा मनोरथ सिद्ध हो गया है, अपने लिये आचरण मिलने वाला जो भगवद्धर्म है और विचारा हुवा ब्रह्मभाव, ये दोनों ही ग्राप ब्रह्मरूप गुरु के पधारने से ही सिद्ध हो गये हैं, तो भी शास्त्रार्थ के पालनार्थ पूछते हैं। बहुवचन देने का ग्राशय है कि केवल मैं नहीं पूछता हूं किन्तू देवकी प्रभृति हमारे सम्बन्धियों का भी वैसा ही मनोभाव है। 'भागवतान्' बहुवचन से यह ग्राशय दिखाया है कि, प्रमाएा, स्वरूप एवं फल इन तीन प्रकार से नियत जो धर्म सम्बन्ध है, उनका ग्राचरण ग्राप भी कर रहे हैं वा ग्रापके लिये भी अनुष्ठेय (करने योग्य) हैं, इन भगवद्धर्मीं का दृ:ख निवर्तकत्व तो अब ही है। अतः कहा है जिनको केवल सुनने से ही मर्त्यधर्मा सर्वतः भय से छूट जाता है। मनुष्य स्वभाव से ही भय से घिरा हुया है, क्योंकि उस हो सदैव यह भीति रहती है कि मैं मरू गा। इस प्रकार ग्राध्यात्मिकादि चिन्ताओं

से भीति को प्राप्त मनुष्य के लिए निश्चिन्त होने का उपाय भगवद्धर्म श्रवण कर उनका श्राचरण करना ही है।।७।।

# श्लोक—ग्रहं किल पुरानन्तं प्रजार्थे भुवि मुक्तिदम्। श्रपूजयं न मोक्षाय मोहितो देवमायय ।।८॥

श्लोकार्थ — मैंने पूर्वकाल में मुक्तिदाता ग्रनन्त भगवान की प्रजा प्राप्ति-हेतु पूजा की, मोक्ष के लिए नहीं की, कारण कि, उस देव की माया से मोहित हो गया था ॥ ।। । ।।

सुबोधिनी—ननु दिव्यद्वादशसहस्रवर्णनन्तरं प्रसन्नो भगवान् कथं कर्दमस्य शुक्ल इव न गुरुर्जात इति चेत् तत्राह, ग्रलौकिकाज्ञातृज्ञापकस्य देवकीजठराद्ग्पतस्य कुतो न गुरुत्वमित्यत ग्राह किलेति प्रसिद्धार्थज्ञापकत्वेन न गुरुत्वं प्रसिद्धिस्तु जन्मभ्यां सत्यसङ्कल्पत्वादत्रापि पुत्रत्वमेव न गुरुत्वमस्मत्र् जन्मनि प्रसिद्धचभावादत ग्राह पुरेति, ईश्वरपरिचयाभावादुपदेशोनुचित इत्याश्च सेवितस्यान्ताभावादस्त्येव परिचयः प्रकारे

परं विशेषः प्रजार्थं इति भुवि मुक्तिदिमिति न क्रममुक्तिनं वोभयार्थं न मोक्षायेति तपसा शुद्ध-चित्तस्य कथमेवमत ग्राह मोहित इति प्रजासर्गे ब्रह्मगादिष्टौ न चाप्येकः, प्रथमं सङ्कल्पश्च तथेति भगवतापि तथेव विचारितं ततो भगवत्सादृश्य-स्याविद्यमानस्य प्रार्थ्यमानत्वाद् विलम्बस्ततस्तपस ग्राधिक्याच् चित्तशुद्धिस्ततो भगविद्वचारित-स्यान्यथाभावंसम्भवान् मायोमोहो यया देवा ग्रपि मुद्धन्ति सा देवमाया ॥६॥

व्याख्या-पूर्व काल में जब वसुदेवजी कर्द म थे तब उनने भगवान् की दिव्य द्वादश सहस्त्र वर्ष तपस्या की थी, इतनी तपस्या के ग्रनन्तर भगवान् उन पर प्रसन्न हुवे, तो भी शुक्ल की तरह उसके गुरु क्यों न हुए ? इस शङ्का का निवारण करते हुए कहते हैं कि भगवान् का प्राकट्य दोनों जन्मों में पुत्र रूप से हुम्रा है। भगवान् सत्य सङ्कल्प हैं, म्रतः जब पुत्र रूप से उत्पन्न हुवे तो, गुरुत्व कैसे स्वीकार करते, 'पुरा' पद का तात्पर्य बताते हैं कि इस जन्म में यह कथा प्रसिद्ध नहीं है, पिछले जन्म प्रसिद्ध थी, ग्रतः 'परा' शब्द कहा है। भगवान् की ईश्वरता का परिचय न होने से गुरु होकर उपदेश देना उचित नहीं, यह कहना अपूर्ण है, कारएा कि जिसकी सेवा पूजा तपस्यादि की गई है, परिचय है, किन्तु इसमें ग्रन्य प्रकार हैं । वह उसके ईश्वरत्व का तो प्रकार है, ईश्वर परिचय होते हुए भी प्रजा के लिए सेवादि की थी, मोक्ष के लिये नहीं। ग्रतः न क्रम मुक्ति हुई, न मुक्ति हुई। दोनों की प्राप्ति न हुई केवल तपस्या से चित्त शुद्धि हुई। जब तप से चित्त युद्धि भी हुई तो फिर मुक्ति क्यों न मांगी ? इस पर कहते हैं कि भगवन्माया से मोहित होने के कारण भगवत्सहश पुत्र के लिए प्रार्थना की। 'प्रजासर्गेत्रह्मणादिष्ठौ' इस वाक्यानुसार भी ऐसी ही बुद्धि हुई। न केवल वसुदेवजी ने ऐसा विचारा किन्तु भगवान् ने भी ऐसा ही विचार किया भगवान् ने विवारा कि मेरे समान तो ग्रन्य कोई है ही नहीं, ग्रब क्या करें ? इस विचार से विलम्ब होने लगा, तपस्या की ग्रधिकता से चित शुद्धि तो हुई ही थी तथा भगवान् का विचार भी ग्रन्यथा नहीं हो सकता है ग्रत: देवमाया से मोहित हो पुत्र मांगा ग्रौर भगवान् ने भी सत्य सङ्कल्प होने से स्व विचारित ही किया अर्थात पुत्रत्व हो स्वीकार किया गुरुत्व नहीं ॥ ॥

म्राभास--ननु कथमिदानीमप्यन्यथा भविष्यतीत्याशङ्कृचाह

श्लोक—यथा विचित्रव्यसनाद् भवेस्मिन् सर्वतोभयात्। मुच्येम ह्यञ्जसैवाद्धा तथा नः शाधि सुत्रत ॥६॥

श्लोकार्थ--ग्राश्रित जीवों के सङ्कट निवारक व्रतधारी हे नारदजी ! चारों तरह से जिसमें भय व्याप्त है ग्रीर जिसमें विचित्र प्रकार के व्यसन मौजूद हैं ऐसे इस संसार से हम इस ही जन्म से छूट कर शीध्र ही मुक्त हो जावें, ऐसा उपदेश दो ॥१॥

सुबोधिनी—पथेति, इदानीं विशेषप्रार्थना 'यास्येथे मर्गित परामि तिवचनान् न भगवतः प्रतिबन्धकत्वं, ग्रत्र स्थित्यभावकारग्रारुच्यभावे हेतुमाह विवित्रज्यसनादिति, भगवतः पुत्रत्वेन स्थिताविष यदा व्यसनमन्य पुत्रादिसंसारचिन्ता तदा कदास्य निवृत्तिनं वा तस्य व्यसनस्यैकः प्रकारः, व्यसनाभावार्थं परिगृहीतादिष व्यसनमिति विवित्रता, जन्मान्तरे पुनः साधनसम्पत्तः कोहशी भवेदित्यस्मिन्ने व जन्मनीत्युक्तं, ग्रिधिकारोषि भयहेतुस्तथा वैकुण्ठादप्यागमनमतः

सर्वनिषेधायाह सर्वतोभयादिति, ग्रन्बसेत्यना-यासेन, श्रायासे हि चित्तस्योद्वेगात् पुनरावृत्तिर्भवेत्, श्रद्धा साक्षात्, परम्परया साक्षाच्चायं बद्धो बाह्याभ्यन्तरभेदेन तत्रान्यमप्यस्मिन् निक्षिप्य मोचनं सम्भवति यथा सत्त्वं तिन्नवृत्त्यर्थमाह साक्षादिति, शासनं बालकशिक्षा नोपदेशमात्रेण कार्यसिद्धिः, सुव्रतेतिसम्बोधनं सर्वनिर्वाहाय, ग्राश्चितसर्वकायसिद्धिकरणं वतं भगवन्तमपि प्रार्थ्वत्वा सर्वं करिष्यतीति, एवं त्रिभिः प्रश्नः सिद्धः।।।।

व्याख्या इस जन्म में मुक्ति के लिये विशेष प्रार्थना की गई है। यदि कहो, कि तुम्हारी मुक्ति में भगवान् प्रतिबन्धक हैं तो यह भी ग्रसत्य है, क्योंकि स्वयं भगवान् ने कहा है कि मुभे ईश्वर भाव से चाहे पुत्र भाव से भजोगे तो भी मेरी गित को प्राप्त करोंगे ग्रर्थात् मुक्त हो जाग्रोगे, इसलिये वे प्रतिबन्धक नहीं होंगे। इस जन्म में संसार में रूचि भी नहीं है, क्योंकि यह विचित्र व्यसनों वाले हैं, यद्यपि भगवान् पुत्र रूप से विराजमान हैं, किन्तु पुत्र ग्रादि संसार की ग्रन्य चिन्ताग्रों से व्यसन होता है। इस प्रकार होने पर इस संसार के व्यसनों का ग्रन्त कब होगा? उस व्यसन का एक प्रकार तो है ही नहीं, व्यसन न हो तदर्थ किये हुए उपाय से दूसरा व्यसन उत्पन्न होता है, यह ही वैचित्र्य है। इस जन्म में मुक्ति हो ऐसा त्यों कहते हो? इसमें न हुई तो दूसरे जन्म में होगी। जिस शङ्का निवत्यर्थ कहते हैं कि न जाने दूसरे जन्म में किस प्रकार की साधन सम्पित्त प्राप्त होगी? उसपे मुक्ति हो सकेगी वैसा निश्चय नहीं। इसलिये चाहता हूँ कि इस जन्म में ही हो जावे। प्रजाप्तित्व यह ग्रधिकार भी भय का कारण है तथा वैकुण्ठ से यहाँ ग्राना भय का कारण है, इस प्रकार इस संसार में चारों तरफ भय व्याप्त है। इसलिये मेरी प्रार्थना है कि ऐसी शिक्षा दो जिससे शीघ्र बिना परिश्रम इस जन्म में ही हम संसार से मुक्त हो जावें। कारण कि, परिश्रम करने से चित्त में

अशान्ति वा विक्षे पादि होने से फिर संसार में आना पड़ता है। इसलिये प्रार्थना करता हूं कि ऐसा साक्षात् उपाय बताईये जिसमें कष्ट न हो। यह जीव बाह्य (बाहरी) तथा ग्राम्यन्तर (भीतर के) भेद से बन्धन में पड़ा हुम्रा है। उस बन्धन से छूटने के लिये सत्वगुगा के म्राश्रय की म्रावश्यकता है। वह सत्वगुरगाश्रय हो तदर्थ भी उपाय बताईये, ग्राप को इस प्रकार प्रार्थना करने का काररा यह है, कि जीवों का कल्याएा मुक्त से हो वैसा व्रत ग्रापने धारएा कर रखा है। जीवों के हितार्थ भगवान् को भी आप प्रार्थना कर मना लेते हैं। आप जानते है कि केवल उपदेश मात्र से कार्य सिद्ध नहीं होगा। इस प्रकार तीन क्लोकों से प्रक्त की सिद्धि की गई है।।।।।

श्राभास--परीक्षितोपि सावधानश्रवग्गसिद्धये शुकवचन ।

ग्राभासार्थ-परीक्षित इस विषय को सावधान होकर श्रवएा करें, जिससे उसकी सिद्धि हो तदर्थ, बीच में यह इलोक 'राजन्ने वम्' श्री शुकदेवजी ने कहा है।

श्री शुक उवाच-श्लोक—राजन्नेवं कृतप्रश्नो वसुदेवेन धीमता। प्रीतस्तमाह देविषहरेः संस्मारितो गुर्गैः ॥१०॥

इलोकार्थ--हे राजन ! बुद्धिमान् वसुदेवजी ने जब इस प्रकार देविष नारदजी से प्रश्न किये तब नारदजी को भगवान के गुर्गों का स्मर्ग हो स्राया जिससे नारदजी प्रसन्न होकर वसुदेवजी को उत्तर देने लगे ॥१०॥

कथात्वज्ञापनायोभयोर्गु गाकथनं धीमता देवार्षि-रिति, सर्वथा परमसिद्धान्तकथने हेतुः प्रीत इति, सम्यग् ज्ञात इत्यर्थः ॥१०॥

मुबोधिनी -राजित्रिति महत्त्वसम्बोधनं योग्य- | हरेर्गुं गाः पुत्रादिभावेनानुवृत्त्यादिभिः सम्यक्त्वेन तस्य पूर्ववृत्तान्तः महानयमिति स्मारितः,

व्याख्या-राजन् ! यह संबोधन परीक्षित की महत्ता प्रकट करने के लिए दिया है। वसुदेव को 'घीमता' विशेषए देकर नारदजी को देविष विशेषए देकर यह बताया है कि दोनों (ही) योग्य हैं। वसुदेवजी उपदेश सुनने के योग्य हैं श्रौर नारदजी उपदेष्टा के ही योग्य हैं। इसलिये नारदजी ने सर्वथा परम (ग्रर्थात् उत्तम) सिद्धान्त का उपदेश दिया, जिसमें विशेष ग्रन्य हेतु यह है कि नारदजी को भगवान के गुरा पुत्रादि भाव की अनुवृत्ति हो आई, जिससे प्रसन्न हुवे और यह समभ लिया कि वसुदेवजी सम्यक प्रकार से महान् हैं। उनका पूर्व वत्तान्त ग्रच्छे प्रकार से जान लिया ॥१०॥

ग्राभास-उत्तरत्वेन शास्त्रं वक्तुं स्वयमप्यभिनन्दनमाह त्रिभिः,

म्राभासार्थ-मृत्र नारदजी वसुदेवजी के प्रश्नों का शास्त्रीय उत्तर देते हुवे प्रथम तीन श्लोकों से उनका ग्रभिनन्दन करते हैं।

श्री नारद-उवाच-श्लोक — प्रम्यगेतद् व्यवसितं भवता सात्त्वतर्षम । यत् पृच्छसे भागवतान् धर्मास्त्वं विश्वभावनान् ॥११॥

इलोकार्थ—नारदजी ने कहा— हे सात्त्वतभक्तों में उत्तम ! ग्रापने यह सुन्दर एवं उच्च निश्चय किया है कि, जिनका सर्वप्रकार से विश्व में ग्रभाव है उन भागवत धर्मों (वैष्णव धर्मों) को ग्राप पूछ रहे हैं।।११।।

सुबोबिनी—गुरुशिष्ययोर्मध्ये प्रवचनस्य च स्तुर्तिर्वक्तव्या तत्र श्रोतुः प्रथमं पुरस्कारः सम्य-गिति, यदस्माभिर्वक्तव्यं भगवद्धर्माणां श्रवणा-नुष्ठाने कत्तव्य इति सर्वशास्त्रार्थनिर्णयोयमिति च भगवन्मार्गेन्यस्य कर्तव्यत्वाभावात् तदेव त्वयेव निश्चितं, सात्त्वता भगवद्भक्तातदृषामृषभत्वं सम्पादयन्ति ॥११॥

निश्चितमार्गवक्तृत्वाद् विशेषतो गुरुत्वार्थं च पृच्छयते श्रनुवादे पुनर्भगवदीयत्वनिर्देशो भक्तया, विश्वस्मिन्ननुभावो येषामिति तदभावे मार्गान्तर इव कार्यासिद्धः, श्रनेन गुरोरभावे प्रश्ने हेतु-रप्युक्तः, सामान्यतोपि श्रनास्तथान्तःकरणवृत्ति सम्पादयन्ति ॥११॥

श्याख्या—गुरु एवं शिष्य के मध्य में जो प्रवचन हो, उसकी स्तुति करनी चाहिये, उसमें प्रथम श्रोता का ग्राभिनन्दन करना है, ग्रतः 'सम्यक्' पद देकर श्रोता को धन्यवाद दिया है कि भागवत धर्मों का श्रवण ग्रीर ग्राचरण करना चाहिये, यह ही शास्त्रों के ग्रर्थ का निर्णय है। ऐसा परम सिद्धान्त जो हम कहने वाले हैं, ग्रापने भी वह ही निश्चय किया है, ग्रतः ग्राप धन्यवाद के पात्र हैं। ग्राप भगवद्भक्तों में उत्तम हैं क्योंकि, भगवदानन्द प्राप्ति के लिए जो निश्चित मार्ग है उसको ग्रापने कहा है। यदि कहें कि हमने कहा है तो फिर पूछते क्यों हैं ?जिसका नारदजी उत्तर देते हैं कि "ग्राचार्यवान् पुरुषो वेद" इस श्रुति के ग्रनुसार ग्राप गुरु करना ग्रावश्यक समभते हैं। इसलिये पूछ रहे हैं। गुरु के मुख द्वारा उपदेश लिये बिना केवल शास्त्रों से प्राप्त किये उपदेश से फल सिद्धि नहीं होती है। ग्रनुवाद होने पर भी फिर भगवदीयत्व का निर्देश भक्ति से है। ये भागवत धर्म ऐसे हैं जो समग्र विश्व में इनका प्रभाव है। इन धर्मों के सहयोग बिना केवल ग्रन्य धर्मों से कार्य सिद्धि नहीं होती है किन्तु केवल इन भागवत धर्मों के श्रवण तथा ग्रनुष्ठान से निविध्न कार्य सिद्धि शीघ्र हो जाती है, महाप्रभावशाली भागवत धर्म ऐसे हैं। भागवत धर्मों का ऐसा उच्चतम प्रभाव है, कि सामान्य प्रकार से सुनने पर भी ग्रन्तः करण की वृत्तियाँ संसार से छूटकर भगवान् में ग्रपने ग्राप निब्द्ध हो जाती हैं। १११॥

ग्राभास—प्रलौकिकानुभावत्वं प्रश्नहेतुत्वेनोवत्वा कैमुतिकन्यायेन तान स्तौति श्रुत इति,

ग्राभासा मं — भागवत धर्मों का प्रभाव ही प्रश्न करने का कारण है ऐसा कहकर ग्रब कैमुतिक न्याय से भागवत् धर्मों की स्तुति करते हैं।

क्लोक-श्रुतोनुपठितो ध्यात ग्राहतो वानुमोदितः । सद्यः पुनाति सद्धमों देवविश्वद्रहोपि हि ॥१२॥ इलोकार्थ—सत् धर्म-भागवत धर्मों में से एक धर्म का भी यदि कोई मनुष्य, श्रवण करे, वा कीर्त्तन करे, ग्रथवा ध्यानमात्र करे, वा ग्रादर ही करे तथा केवल श्रवण करे तो देवता तथा समग्रविश्व का द्रोही हो तो भी वह जब शीघ्र पिवत्र ग्रनुमोदन करे तो देवता तथा समग्रविश्व का द्रोही हो तो भी वह जब शीघ्र पिवत्र हो सिद्धि पाता है तो जो शुद्ध है वह परम फल पावे इसके लिये कहना ही क्या है ?

सुबोधनी—सतो भगव दूक्तस्यैकोपि धर्मो लोकवेदघातिनः सर्वथा बहिर्भू तान् प्रायिष्वता- नहींन् बहुनिप श्रुतमात्रः सद्यः पुनातीति कि पुनर्भगवद्धमीएगां माहात्म्यं वक्तव्यमित्यर्थः, यथाजामिले भक्तानां पक्षपातलक्षरणः स्वभावो 'भूतानि विष्णोः सुरपूजिता' नीतिन्यायेन श्रुतः, पवित्रता लोके वेदे च दुर्लभेति फलत्वेन कीत्यंते, श्रवणानन्तरभाविकीर्तनमनुषठनं ध्यानं मानसं,

कायवाङ्मनोगोचरस्तथा करोतीति त्रयं, ग्राहतो वेति पूर्वेण सह स्वतन्त्रविकल्प ग्रादरस्य प्रेम-सहितत्वाद् भिन्नकर्तृ कश्रवणादावनुमोदनं मात्सर्याभावाय पदार्थे महती रुचिश्चेत् तथा भवति, होति नात्र प्रमाणान्तरमपेक्ष्यते, तस्माद् यत्र भगवत्सेवकधर्माप्येतादृशस्तत्र भगवद्धर्माणां कि माहत्म्यं वक्तव्यमित्यर्थः ॥१२॥

व्याख्या—भागवत् धर्मों में से एक धर्म भी, लोक तथा वेद के द्रोही को ग्रौर सब प्रकार से पितत होने से प्रायिश्वत के भी जो योग्य नहीं रहे हैं ऐसे बहुतों को भी केवल श्रवण मात्र से शिद्र पिवत्र करता है, तो फिर भगवद्धमों का माहात्म्य कितना महान् होगा वह कैसे वर्णन कर सके ? पिवत्र करता है, तो फिर भगवद्धमों का माहात्म्य कितना महान् होगा वह कैसे वर्णन कर सके ? पिवत्र कर में पित्र कर से विकार के से विकार के से पापी का भी पक्षपात कर भागवत धर्म का प्रताप दिखाया 'भूतानि विष्णे: सुरपूजितानि' इस न्याय से सुना है। वैसे तो लोक में तथा वेद में पिवत्रता दुर्लभ 'भूतानि विष्णे: सुरपूजितानि' इस न्याय से सुना है। वैसे तो लोक में तथा वेद में पिवत्रता दुर्लभ है, किन्तु भागवत धर्म उसकी चिता न कर फल सिद्धि कर देता है। श्रवण के ग्रनन्तर जो कीर्तन है, किन्तु भागवत धर्म में चित्त का पिरोना किया जाता है उसको ग्रनुपठन कहते हैं। ध्यान का ग्राशय है भागवत धर्म में चित्त का पिरोना ग्राश्वित् मन को भागवत धर्म निरुद्ध कर देना। सारांश है कि काया, वाणी ग्रौर मन तीनों में भाग-ग्राश्वित् मन को भागवत धर्म महित उसका ग्रादर मात्र किया जावे, तथा ग्रन्य कोई धर्म का श्रवणादिता से करे तो उसका भी ग्रनुमोदन करे, जिससे भगवत्सेवकों में भी भगवद्धमं में श्रवणादिता से करे तो उसका भी ग्रनुमोदन करे, जिससे भगवत्सेवकों में भी भगवद्धमं है तो वहाँ क्योंकि यह प्रत्यक्ष ही सिद्ध है। इससे जहाँ भगवत्सेवकों का भी ऐसा उत्तम ग्रुणवाला धर्म है तो वहाँ क्योंकि यह प्रत्यक्ष ही सिद्ध है। इससे जहाँ भगवत्सेवकों का भी ऐसा उत्तम ग्रुणवाला धर्म है तो वहाँ क्योंकि यह प्रत्यक्ष ही सिद्ध है। इससे जहाँ भगवत्सेवकों का भी ऐसा उत्तम ग्रुणवाला धर्म है तो वहाँ क्योंकि यह प्रत्यक्ष ही सिद्ध है। इससे जहाँ भगवत्सेवकों का भी ऐसा उत्तम ग्रुणवाला धर्म है तो वहाँ

श्राभास--स्वस्यापि कृतार्थतया सभाजमाह त्वयेति,

ग्राभासार्थ — ग्रापने भगवत्स्मरण कराया है जिससे मैं भी कृतार्थ हुग्रा हूं-जिसका वर्णन इस १३ वें क्लोक में करते हैं —

क्लोक — त्वया परमकल्यागः पुण्यश्रवग्गकीर्तनः । स्मारितो भगवानद्य देवो नारायगो नम ॥१३॥

इलोकार्थ-तुमने तो ग्राज मुभ्ते, मेरे सेव्य भगवान् नारायरा देव का स्मररा कराया है, जो परम कल्याए। कारक तथा जिनका श्रवए। एवं कीर्त्तन पुण्य दाता है ॥१३॥

मुबोधिनी-भगवद्धर्मप्रश्न सर्वत्र दुर्लभो वैष्णवानामपि सर्वदा पिहितं स्मरणादि प्रेमा-विर्मावे तु तेनैव पिधानं चित्तं सम्यक्प्रविष्टं स्मरित मिप भगवत ग्राह देवो नारायण इति देवपक्ष-तद्विचारार्थं जातिमिति सम्यक् स्मारित इत्यर्थः, कल्यागां विवाहादि पुण्यं गङ्गास्नानादि तथा चेहिकापुष्मि मपूरुवार्थक्यता भवति परमत्वं परमानन्दरूपत्वाद् "रूपनामविभेदे" नेति वक्त

श्रव एक ति ने इत्युक्तं परस्वसाध्यभेदेन, भगवा-निति धर्मिनिर्देशः, ऐहिकामुष्मिकानन्तरं फलत्व-पातित्वाद् देवो ब्रह्मजनकत्वाय नारायरा इति सर्वेषामपेक्षितो मम तु स्वामी सेव्य इत्यर्थः, सेवायामपि तिरोहित एवेत्यद्येतिविशेषः ॥१३॥

व्याख्या-ग्रन्य लौकिक, वैदिक धर्म पूछने वाले तो प्रायः मिलते हैं, किन्तू भागवत धर्म पूछने वाला जहाँ भी देखते हैं वहाँ दुलर्भ है, उन्होंने भागवत धर्म पूछ कर मुभे ग्रपना सेव्य नारायरा सम्यक् स्मरण कराया है। वैष्णवों को तो भगवत्स्मरण सर्वदा करना चाहिये यों शास्त्रों में ग्राज्ञा है। स्मरण करने कराने से प्रेम का प्रादुर्भाव होता है, उस प्रादुर्भूत प्रेम से शिथिल चित्त में फिर भगवत्स्मरण के लिये स्फूर्ति हो ग्राती है। वह स्कूर्ति ग्राज ग्रापने भागवत धर्म पूछकर मुभे कराई है, ग्रतः ग्राप ग्रभिनन्दनीय हैं। विवाहादि लौकिक कार्य लोक दृष्टि में कल्याग रूप हैं, ग्रौर गङ्गा स्नानादि वेद शास्त्र विहित कर्म पुण्य रूप हैं, इनसे ऐहिक (इस लोक की) ग्रौर ग्रामुब्मिकीय (पर लोक की) पुरुषार्थ रूपता सिद्ध होती है। 'परम' पद से परमानन्द रूपत्व सिद्ध किया है, 'रूपनामविभेदेन जगत् क्रीडित यो यज्ञ' इस प्रमाणानुसार भगवान् रूप (स्वरूप) नाम (शास्त्र) श्रादि से जगत् में क्रीड़ा करते हैं एवं इस प्रकार जगत् रूप होकर क्रीड़ा करते हुए जीवों को सांसारिक प्रपञ्च छुडवाकर ग्रपने परमानन्द का दान करते हैं, इसलिये साधन रूप से श्रवण कीर्तन कहे हैं। 'भगवान्' पद देकर 'धर्मी' का' निर्देश किया है। ऐहिक (इस लोक) और आमुब्मिक (परलोक) के बाद जो परम फल प्राप्त होता है वह देव नारायए। ही है। वह भगवान देवों का पक्षपात करते हैं, ग्रतः यहाँ 'देव' कहा है श्रीर ब्रह्म जनकत्व होने से 'नारायए।' कहा है, इस प्रकार सब इनकी श्रपेक्षा करते हैं। मेरे तो स्वामी होने से सेव्य हैं, सेवा में भी इस समय तिरोहित से हो गये थे, जिसको ग्राज पुनः स्मरण कराया है ग्रतः ग्रापं धन्य हैं ॥१३॥

म्राभास--एवमभिनन्दनमुक्त्वा शास्त्रमारभतेत्रापीत्या "द्यवाप परमां गति" मित्यन्तं,

ग्राभासार्थ - इस प्रकार नारदजी वसुदेवजी का ग्रिभनन्दन कर ग्रब शास्त्र विषय का श्रारम्भ करते हैं।

क्लोक--ग्रत्राप्युदाहरन्तीममितिहासं पुरातनम्। ग्रार्जभागां च संवादं विदेहस्य महात्मनः ॥१४॥ इलोकार्थं — इस भागवत धर्म सम्बन्धी प्रश्न विषय में महात्मा विदेह तथा ऋषभदेव के पुत्रों का जो संवाद ग्रगले कल्प में हुग्रा था वह इतिहास रूप में परम्परा से उदाहरण स्वरूप से दिया जाता है ॥१४॥

सुबोधिनी गुरोः केवलवाक्याच् छास्त्रीयं प्रमाननकमिति सिद्धं, तत्र कथोपक्षेपमाहात्रेति, ग्रत्र धर्मप्रवने, ग्रत्यमर्थः सर्वथा न त्वयेव पृष्टः किन्तु पुरातनोपि, ग्रनेन फलस्यापि नियतत्वं ज्ञापितं,कल्पान्तरीयास्त इति सूचितमुदाहरन्तीति जन्मान्तरस्था गुरवोन्ये च, भगवतो ब्रह्मगो वा वाक्यं नोदाहृतं मुक्तविषयत्वात्, पुरातनमिति नारदकल्पापेक्षया, ऋषभदेवपुत्रागां विदेहस्य

चेतरेतरयोगेन प्रत्येकं प्राधान्यार्थे वा चकारः, ग्रस्य निमेनंवमस्कन्धोक्तादन्यत्वान् न लोचनः प्रतिष्ठितत्वेन दूषगां, श्रोतुर्वंशकथने प्रयोजना-भावादुत्तमत्वमात्रं वक्तव्यं तद् यज्ञमध्यस्थितं वक्ष्यति, देहाभिमानाभावो भगविच्चत्तता चात्राप्यक्ता, ताहशोयं वंशो यत्र भगवता स्वधमीविभीवः षड्गुण कृतः शुकवंशवत् सप्तमी हि कक्षा भगवद्धमप्रतिपादिका ॥१४॥

व्याख्या—यह सिद्धान्त तो सिद्ध हो गया है कि 'गुरु के मुखारिवन्द से प्राप्त उपदेश मात्र से शिष्य को शास्त्रीय तत्व का ज्ञान पूर्णतया समभ में ग्रा जाता हैं जिससे वह शीघ्र संसार से विमुक्त हो भगवद्रस का पान करने योग्य बनता है। भागवत धर्म का प्रश्न जो स्रब तुमने किया है, उसके लिये ऐसा नहीं समभें कि ऐसा प्रश्न मैंने ही किया है, किन्तु यह प्रश्न पुरातन (पराना) भी है, ऐसा कहकर यह सिद्ध कर बताया है कि इसका फल नियत निव्चित है, वे प्रवन ग्रगले कल्प के हैं, यह सूचित करने के लिये कहते हैं कि दूसरे कल्प के तथा दूसरे जन्म के गुरु ग्रौर ग्रन्य महापुरुष इस प्रकार के प्रश्न का इतिहास उदाहरएा रूप में कथन करते हैं। नारदजी के एवं वसुदेवजी के संवाद विषयक कल्प से यह पुराना है । यह मुक्तों के विषय सम्बन्धी होने से भगवान् ग्रथवा ब्रह्मा के वाक्य उदाहरण स्वरूप नहीं दिये हैं। क्लोक में 'स्रार्वभागां च संवादम्' यहां जो 'च' शब्द दिया है जिसके देने का ग्राशय ग्राचार्य श्री प्रकट करते हैं कि, इस संवाद में ऋषभ के पुत्र ग्रौर विदेह राजा दोनों की प्रधानता है, ग्रर्थात् दोनों की प्रधानता दिखाने के लिये 'च' दिया है। यह निमिराजा नवम् स्कन्ध में कहे हुए 'निमि' राजा से अन्य है, इसलिये इसमें लोचन प्रतिष्ठितपन का दूषरा नहीं म्राता है, श्रोता के वंश के वर्णन का यहाँ प्रयोजन न होने से केवल उसकी (श्रोता-राजा की) ही उत्तमतादि दिखाने के लिये कहा है कि राजा उस समय यज्ञ में स्थित था, इससे यह भी प्रकट किया है कि राजा को देह का स्रभिमान नहीं था एवं भगवान् में ही चित्त पिरोया हुस्रा था। यह वंश वह है जहाँ ग्रपने धर्म का ग्राविर्भाव किया है, इस वंश में शुक वंश की तरह यह ग्राविर्भाव व भगवान् के षड् गुर्गों से छः में हुम्रा है सातवीं कक्षा भगवान् के धर्म की प्रतिपादिका है।।१४।।

व्लोक--प्रियवतो नाम सुतो मनोः स्वायम्भुवस्य यः । तस्याग्नोध्रस्ततो नामिऋं षभस्तत्सुतः स्मृतः ॥१५॥

इलोकार्थ—स्वायम्भुमनु के पुत्र प्रियव्रत को ग्राग्नीध्रनाम वाला पुत्र हुग्रा उस ग्राग्नीध्र से 'नाभि' उत्पन्न हुग्रा, 'नाभि' का पुत्र ऋषभ हुग्रा ॥१५॥ सुबोधिनी—तान् वक्तुं षट्पुरुषानाह तृतीयादारम्भः, शिष्टं स्पष्टम् ॥१४॥ प्रियत्नत इति, पञ्चमस्कन्धोक्तोयमिति वक्तुं

व्याख्या- पट् धर्मों का वर्एन करने के लिये ही, ऋषभ के पूर्वज षट् पुरुषों को कहा है। यह प्रियव्रत वह है, जिसका वर्णन पञ्चम स्कन्ध में ग्राया है ॥१५॥

### रलोक-तमाहर्वासुदेवांशं मोक्षधर्मविवक्षया। ग्रवतीर्गं सुतशतं तस्यासीद ब्रह्मपारगम् ॥१६॥

श्लोकार्थ--मोक्ष धर्म कहने की इच्छा से ग्रवतार धारए। किये हुए ऋषभ देव को 'वासुदेव भगवान का ग्रंश है' ऐसा कहते हैं, उस (ऋषभदेव) को, वेदों में पारंगत अर्थात् वेदों के तत्त्व को पूर्ण रूप से जानने वाले एक सौ पुत्र हुए ॥१६॥

हात्म्यपूरःसरमाह तिमिति, शतमध्ये तेषामप्यूत- त्विभंगतेस्तथात्वात् ॥१६॥ पत्तिर्वेदाध्ययनं च साधारणम्बतं, भगवद्धर्माः

सुबोधिनी—सप्तमानामृत्पत्ति वक्तुं पितूर्मा- | शतं ततोप्यधिकाः सन्तीति तन्मध्ये नवानामप्यु-

व्याख्या- उन सानों की उत्पत्ति का वर्णन करते हुए प्रथम पिता का माहात्म्य प्रकट करने के लिये 'तं' पद दिया है। उन सौ पुत्रों में उनकी उत्यक्ति ग्रौर वेदाध्ययन जो कहा है वह साधारएा है। भगवद्धर्म तो १०० ग्रौर उनसे भी उत्तम एवं ग्रधिक है, उनमें ६ की उत्पत्ति तो नव प्रकार की भक्ति रूप से हुई है ॥१६॥

ग्राभास--ग्रत्र न कोपि प्रवाहपतित इति ववत् पृष्टिस्थं द्वाभ्यामाह स्वरूपकार्याभ्यां, रूपनाम्नोरुत्तमत्वं वदन् स्वरूपमाह तेषामिति,

ग्राभासार्थ-इनमें कोई भी प्रवाहमार्गी नहीं है ऐसा कहने के लिए दो से ग्रर्थात् स्वरूप एवं कार्य से पृष्टिमार्ग में जो स्थिति है उनका वर्णन करते हैं। स्वरूप श्रीर नाम की उत्तमता दिखाते हुए प्रथम स्वरूप का वर्णन 'तेषां वै' इलोक में करते हैं-

# श्लोक--तेषां वै भरतो ज्येष्ठो नारायरापरायराः । विख्यातं वर्षमेतद् यन्नाम्ना भारतमुत्तमम् ॥१७॥

श्लोकार्थ--उन एक सौ पुत्रों में ज्येष्ठ पुत्र भरत, नारायण के परायण भगवद्भक्त हुए जिनके उत्तम नाम से 'ग्रजनाभ खण्ड' का नाम 'भरत खण्ड' प्रसिद्ध हुन्ना है ।।१७॥

मुबोधिनी-भगवत्परायगात्वे हि रूपोत्कर्षः, नामोत्कर्षः, ज्येष्ठस्योत्तमत्वं सर्वेषां तात्शत्व-यन्नाम्ना महतोपि नाम प्रसिद्धं भवति स ज्ञापनाय ॥१७॥

व्याल्या-भगवान् में परायरा होना स्वरूपोत्कर्ष है, जिसके नाम से बड़ों का भी नाम प्रसिद्ध हा। बहु नामोत्कर्ष है, भरत भगवत्परायण थे, इससे उनकी स्वरूप से उत्कर्षता थी, 'ग्रजनाभ' नाम का बड़ा खण्ड, भरतजी के नाम से भरतखण्ड प्रसिद्ध हुग्रा जिससे भरत के नाम से भी उत्कर्षत्व है, ज्येष्ठ (बड़े) की उत्तमता के वर्णन से सब उत्तम है यह बताया है ॥१७॥

ग्रामास--कार्यमाह स इति,

ग्राभासार्थ-कार्य दिखाने के लिए 'समुक्तभोगां' श्लोक कहते हैं।

क्लोक:--स भुक्तभोगां त्यक्तवेमां निर्गतस्तपसा हरिम् । उपासीनस्तत्पदवीं लेभे वै जन्मभिस्त्रिभिः ॥१८॥

श्लोकार्थ—भरतजी इस पृथ्वी के भोगों को भोग कर, तदन्तर उनका त्यागकर गृह से निकल गए ग्रौर तप द्वारा हिर की उपासना करते हुए तीन जन्म के ग्रनन्तर उन्होंने भगवदीय पदवी को प्राप्त किया ॥१८॥

सुबोधिनी—भरत एव हि भगवान् बद्धमुमुक्ष-मुक्तावस्थाः प्रदिशतवांस्त्रयागामेतदेव रूपमेष क्रियेति, प्रवृत्तिनिवृत्तिधर्माश्च भगवदिच्छया प्रतिबद्धाः, नारायगपरायगस्य धर्मनिष्ठा न प्रयोजिकेति पदवीं लेभ इति ततोग्रे गतिने ज्ञायत

इत्यर्थः, 'नारायग्णपराः सर्व' इतिवचनात्, भुक्तभोगा परित्यक्त त्युपपत्तिकथनार्थं भुक्तभोगेति-विशेषगां, निर्गत इति न सन्न्यासो गृहीत इति ज्ञापयित तथा सित हरिगासङ्गे पातित्यं स्यात्

व्याख्या—भगवान् ने रार्जाष भरत में ही १) बद्ध २) मुमुक्ष ग्रौर ३) मुक्तावस्था, प्रदिशत की है, तीनों का यह ही रूप ग्रौर यह ही क्रिया है। भरत में प्रवृत्ति धर्म तथा निवृत्ति—धर्म भगव—दिच्छा से ही उत्पन्न (प्रतिबद्ध) हुए हैं: जो जीव नारायण के परायण हैं, उसको धर्म निष्ठा प्रयो—दिच्छा से ही उत्पन्न (प्रतिबद्ध) हुए हैं: जो जीव नारायण के परायण हैं, उसको धर्म निष्ठा प्रयो—जक नहीं होती है, ग्रथात् भगवद्भक्तों को धर्म निष्टा भक्ति में वृद्धि नहीं कराती है, उनको भिक्त वृद्धि भगवत्क्रणा एवं इच्छा से ही होती है, क्योंकि भगवद्भक्तों का एक नारायण ही शरण (रक्षक) है, ऐसी उनकी हढ़ ग्रास्था होती है, 'पदवीं लेभे' पद से यह तात्पर्य प्रकट किया है कि इससे ग्रागे हिशेष कोई गित नहीं है, 'नारायण पराः सर्वे' इस वचन से यही सिद्ध है कि उनकी गित नारायण ही है, ग्रन्य कोई नहीं। रार्जाष थे, इसलिये पृथ्वी के सर्वभोग भोगते थे, किन्तु भगवदिच्छा एवं ही है, ग्रन्य कोई नहीं। रार्जाष थे, इसलिये पृथ्वी के सर्वभोग भोगते थे, किन्तु भगवदिच्छा एवं हा हुई तब निकल गये 'भुक्तभोगाम्' विशेषण से यह युक्ति पूर्वक सिद्ध किया है कि भगवदिच्छा कृगा हुई तब निकल गये 'भुक्तभोगाम्' विशेषण से यह युक्ति पूर्वक सिद्ध किया है कि भगवदिच्छा से जितने भोग भोगने थे वे भोग लिये ग्रब उनको छोड़ कर चले गये। 'निर्गतः' पद से यह सूचित किया है कि भरत ने सन्यास ग्रहण नहीं किया था। यदि सन्यास ग्रहण किया होता तो हिरण के सङ्ग से पतन हो जाता ग्रागे न बढ़ सकते थे।।१८।।

ग्राभास — ग्रन्येषामपि नवव्यति िक्तानां मर्यादायां विनियोगमाह तेषामिति,

ग्राभासार्थ—नौ से पृथक् जो बाकी थे उनका भी मर्यादा में विनियोग हुग्रा है, यों 'तेबां नव' क्लोक में वर्णन कर सिद्ध करते हैं—

क्लोक—तेषां नव नवद्वीपपतयोस्य समन्ततः । कर्मतन्त्रप्रऐतार एकाशीर्तिद्वजातयः ॥१६॥

श्लोकाथ -- ६६ (पूत्रों) में से नौ, भरतखण्ड के चारों तरफ जो नौ द्वीप हैं, उनके अधिपति हुए। ८१ वेद के कर्मतन्त्र अर्थात् प्रवृत्तिमार्ग के प्रवर्त्तक ब्राह्मण हुए।।१६॥

दिङ्मध्यभेदात् सत्त्वरजस्तमोगुगा ग्रन्योन्यिमश्र- बुद्धिस्थभरतिनर्देशो वा, कर्मतन्त्रप्रगेतार इति रोन नवविधा भवन्ति ते कर्तरि कर्मरिंग च यजनयाजने प्रदिश्वते, ब्राह्मण्याविभीवस्तेष्विति प्रिविष्टा एकाज्ञीतित्वं सम्पादयन्ति, एतावन्त एव द्विजातय इत्युक्तम् ॥ १६॥ हि प्रवृत्तिमार्गे वेदनिष्ठास्तेषां मध्ये नव नवद्वीप-

सुबोधिनी - रूपमर्यादां हि नव रक्षितवन्तोष्ट- पतयो जाताः, ग्रस्येति पुरःस्थितभूमिनिर्देशो

व्याख्या-भरत जी के सिवाय जो ६९ रहे, उनमें से भरतखण्ड के ग्रासपास के नौ द्वीपों के वे अधिपति हुए, शेष ८१ मर्यांदा मार्ग के प्रवर्त्त हुए, अर्थात नव पुत्रों ने कर्मतन्त्र (राज्य तन्त्र द्वारा) की रचना कर रूप मर्यादा की रक्षा की। दश पुत्रों ने कर्म मर्यादा की रक्षा की है, रूप मर्यादा की रक्षा में ६ प्रकार इस तरह होते हैं-ग्राठ दिशाएँ ग्रीर एक मध्य भाग मिलकर ६ प्रकार हुए हैं, एवं सत्व, रज तथा तम के मिश्रण से ६ प्रकार बनते हैं, वे प्रकार कर्ता तथा कर्म में प्रविष्ट होने से ६१ होते हैं, इस प्रकार ये ६१ मर्यादा में स्थित हए, कर्म मर्यादा में वेद निष्ठ बनकर क्रिया काण्ड का प्रचार कर कर्म मर्यादा की रक्षा की है, इसी तरह ये ८१ क्षत्रिय के पुत्र होकर भी दिजाति ब्राह्मण कहलाये। यद्यपि ब्राह्मण से उत्पन्न न होने से जन्म से ब्राह्मण जाति के नहीं थे, किन्तू इनमें ब्राह्मण्य देवता का ब्राविभीव हुआ था, जिससे ये वैदिक कर्म यजन याजन ग्रादि के प्रचारक ब्राह्मण कहलाए (यह एक विशेष नियम है कि जिसमें भावदिच्छा से ब्राह्मण्य देवता का प्रादर्भाव हो वह ब्रह्मरा हो सकता है—इसी तरह क्षत्रिय देवता भी जिसमें प्रकट हो तो वह उस समय क्षत्रिय कहलाता है, क्योंकि उस देवता के प्राकट्य से वह उस समय आत्र धर्म कर्ता होने से क्षत्रिय है, जैसे परश्राम जाति से क्षत्रिय नहीं थे, इसे तरह ब्राह्मण ग्रादि भी समभने चाहिये, तात्पर्य यह है कि जाति ग्रीर देवता का विषय पथक २ है, बाह्मण जाति के देह में बाह्मण देवता का ग्राविर्भाव परम्परा से वीर्य द्वारा होता ही है, विशेष ग्रवस्था में क्वचित ब्राह्म एदेवता का प्राकट्य होता है ग्रतः वे जाति से ब्राह्म ए नहीं है। इत्यलम्।) ॥१६॥

'ग्रस्य' पद भरतखण्ड के ग्रागे, पास में स्थित भूमि का सूचक है ग्रथवा बृद्धिस्थ भरत का सूचक है।

व्लोक--नवामवन् महाभागा मृनयो ह्यर्थशंसिनः । श्रमरणा वातरज्ञना ग्रात्पविद्याविज्ञारदाः ॥२०॥

इन कार्थ--शेष बचे हुए नव (नौ) महाभाग्यशाली परमार्थ तत्त्व के उपदेशक, भगवद्ध भंप्रचारार्थं परिश्रम करनेवाले परम भगवदीय, ग्रपरिग्रही (कुछ भी संग्रह न करने वाले । परम हंस हए ॥२०॥

दर्शना नव महाभागवता इति ज्ञानभक्तिसहिता ऋषयो मन्त्रमिव भागवतधर्मदर्शना इत्युक्तत्वाद-लौकिकद्रष्ट्रत्वे षडढेत्नाह, ते हि नवधा भक्तिरेव

सुबोधिनी-प्रकृतानाह नवेति, भागवतधर्म, प्रकटेति तुल्यस्वभावा लोके निधिवद् भगवद्धर्मा इति महाभागा इत्युक्तं, प्राप्तो निधिरज्ञानाद-शक्तया च गच्छेदित्यज्ञानं त्रिभिर्निवारयति, मननज्ञीला ह्यवेक्षकास्तत्र लब्घं परिपालयन्तीति तत्रापि तारतम्यज्ञानार्थमर्थशंसिन इति परमार्थ-भूतमेव वस्तु शंसते न तु योगबलेन यत्किञ्चिद् हष्टमिप तस्मात् कथनार्थं धर्माणां सम्यगवधारण-मुक्तं, श्रमणा इति सामर्थ्यं येषां मनोबाक्कमीणि तदर्थमिति नाज्ञानेन प्रमादः, श्रशक्तिं निराकरोति

द्वयेन, परिग्रहेगा हि व्याकुलता, ग्रपरिग्रहे देहाध्यासे सित ततोपि, ग्रतोपरिग्रह ग्रात्मज्ञानं चोक्तं, देहाध्यासस्य सर्वथा बाधितत्वाय विशारदत्वम्।।२०।।

व्याख्या ये शेष ६ ज्ञानभक्तिसम्पन्न महान् भगवदीय मुनि भागवत धर्म के इसी तरह द्रष्टा हुए जैसे मन्त्र द्रष्टा ऋषि हुए हैं, यह द्रष्टत्व ग्रलीकिक था, जिसके लिये ६ हेतु कहे हैं।

१—'महाभागाः' इस हेतु से यह सिद्ध किया है कि ये सब समान स्वभाव वाले थे। लोक में भागवत घर्म भी निधि है ग्रतः उसकी रक्षा भी वैसी ही होती है। ये नौ नवधा भक्ति रूप हैं ग्रर्थात् नौ प्रकार की भक्ति इन नवों रूपों में प्रकट हुई है। प्राप्त हुई निधि ग्रज्ञान से ग्रथवा ग्रशक्ति के कारण नष्ट हो जाती है तो यह भी नष्ट हो जायेगी, इस भ्रम के निवारणार्थ तीन विशेषण दिये हैं,

२—मुनयः ये मननशील होने से पूर्ण रीति से उसकी देख-रेख करने वाले हैं जिससे इनकों जो प्राप्त होता है उसको नष्ट होने नहीं देते हैं।

३--ग्रर्थ शंसिनः इस पद से यह सूचित किया है कि ये नव, वसु की तारतम्यता को पहचानने वाले हैं ग्रतः जो परमार्थ रूप वस्तु है, उसकी प्रशंसा करते हैं एवं उसको ही ग्रहण करते हैं। योगबन से जो कुछ देखा है केवल उसकी प्रशंसा नहीं करते हैं, ग्रतः धर्मों को सम्यक् प्रकार से धारण करने के कारण उनका उपदेश भी कर सकते हैं।

४—श्रमणाः इन नवों में पूर्ण परिश्रम करने की शक्ति है, जिससे इनका मन, वाणी तथा कर्म भगवदर्थ ही है, एवं इनमें कभी भी प्रमाद उत्पन्न नहीं होता है, कारण कि, श्रज्ञानी होते ही नहीं है।

प्रवातरशनाः ग्रौर ६ ग्रात्मविद्या विशारदाः—इन दो विशेषणों से सूचित किया है कि इनमें कभी भी प्रशक्ति (ग्रज्ञान) उत्पन्न नहीं होगा, कारण कि, ये परिग्रह करने वाले नहीं होंगे, जिससे उनके ग्रन्तः करण में ज्याकुलता क्षोभ कुछ भी नहीं रहेगा एवं ग्रात्म विद्या (यह सर्व ग्रात्मा ही है ऐसी विद्या) प्रवीण होने से भी इनमें ग्रज्ञान या द्वेत न होने से देहाध्यास से रहित होंगे। यदि ग्रपरिग्रह करते हुए भी देहाध्यास रह जावे तो भी व्याकुलता एवं क्षोभ नष्ट नहीं होता है, ग्रतः ये देहाध्यास रहित, ग्रपरिग्रही तथा ग्रात्मविशारद परमार्थवस्तु को पहचानकर ग्राचरण एवं अपदेश करने वाले प्रमादरहित, महाभाग्यशाली परम हंस स्थित वाले नौ योगेश्वर हुए।।२०।।

क्लोक—कविर्हरिरन्तरिक्षः प्रबुद्धः पिष्पलायनः । ग्राविर्होत्रोथ द्रमिलक्ष्यमसः करभाजनः ॥२१॥ श्लोकार्थ---१-कवि, २-हरि, ३-ग्रन्तरिक्ष, ४-प्रबुद्ध ५-पिप्पलायन, ६-ग्राविर्हीत्र, ७-द्रमिल, द-चमस ग्रौर ६-करभाजन, इन ६, योगेश्वरों के ये नाम थे ॥२१॥

सुबोधिना—गुरोर्नामपरिज्ञानाय तेषां नामा- दकः, "तस्माद् भारत सर्वात्मे" त्यत्र निरूपितं न्याह कविरित्यादिना, ग्रथशब्दः प्रकरणविच्छे- विस्तरभयान् नोच्यते ॥२१॥

व्याख्या—गुरु के नाम की पहचान हो तदर्थ उनके 'कवि' ग्रादि नाम कहे हैं। क्लोक में 'ग्रथ' पद प्रकरण को पृथक् करता है, इस विषथ को 'तस्मात् भारत सर्वात्मा' क्लोक की व्याख्या में निरूपण किया है विस्तार के भय से यहाँ नहीं कहा जाता है।।२१॥

ग्राभास—तेषामाश्रमधर्मं ज्ञानवैराग्याभ्यां क्लोकद्वयेनाह तत्र ज्ञानेन परिभ्रमणं प्रथममाह त इति,

ग्राभासार्थ—ज्ञान एवं वैराग्य द्वारा उनका ग्राश्रम धर्म दो श्लीकों से कहते है-उसमें प्रथम ज्ञान से परिभ्रमण का वर्णन करते हैं।

श्लोक—त एते भगवद्रूपं विश्वं सदसदात्मकम् । श्रात्मनोव्यतिरेकेग् पद्यन्तो व्यवरन् महीम् ॥२२॥

श्लोकार्थ--वे, ये नव योगेश्वर, सहसद्रूप विश्व को ग्रात्मा से ग्रभिन्न ग्रर्थात् भगवद् रूप देखते हुए पृथ्वी में विचरने लगे ॥२२॥

सुबोधिनी—सङ्घपरिभ्रमणं निषिद्धमाशङ्क्ष्य भगवद्धमंदर्शनात् परस्परकथनार्थमप्येत तथात इत्याह त एत इति, वैदिकं भागवतज्ञानं चैकविधं भगवन्त्वेन परं विशेषः, साङ्ख्ये तु विकल्पदूरी-करणेनैकरूपानुभवो योगे तु बहिदंर्शनाभाव एव, तत्र वैदिके वैष्णवे च प्रकारत्रयेण ब्रह्मनिरूपणं

ब्रह्मजगञ्जीवाप्राधान्यभेदात् तत्र जगत्प्राधान्य-ज्ञानमाह भगवतोनन्तमूर्तेः कायंरूपमेकं द्विविध-बुद्धिहेतुभूतं व्यवस्थया न सदसद्र्षं किन्तु सर्वत्रं व, तत्र स्वस्याप्यभेद ग्रात्मनोव्यतिरेकः परिभ्रमगोपि ब्रह्मनिष्ठत्वाय जगत्प्राधान्यज्ञानम् ॥२२॥

व्याख्या—'त एते' पदों के स्वारम्य को प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते है कि ज्ञानियों को एकाकी परिश्रमण करना चाहिये, कारण कि, उनके लिये शास्त्रों में संघ परिश्रमण निषेध है, फिर ये जो संघ परिश्रमण करते हैं सो क्यों ? इस शङ्का निवारणार्थ 'त एते' विशेषणों से बताया है कि ये वे हैं जिनको भगवद्धमें का दर्शन हुग्रा है, ग्रतः वे सङ्घ में परस्पर भगवद्धमों की हो चर्चा करते हैं, इसलिये इनका सङ्घ परिश्रमण किसी प्रकार बाधक नहीं है, वैदिक ज्ञान ग्रीर भागवत ज्ञान दोनों यद्यपि एक प्रकार के ही हैं, तथापि भागवत ज्ञान भगवत्व के कारण विशेष है, साइ इय ज्ञान में विकल्प दूर करने से एक रूप का (मैं ब्रह्म का ही रूप हूँ ऐसा) अनुभव होता है, योग में तो जब बाहर कुछ भी देखने में नहीं ग्राता है तब एक रूप ज्ञान होता है, इस विषय में वैदिक ग्रीर वैद्याव सिद्धान्त में ब्रह्म का तीन प्रकार से निरूपण है, १-ब्रह्म २-जीव ग्रीर

१-भगवत्सम्बन्धी होने से ।

३-जगत् के प्राधान्य भेद से जिसको समभते हैं कि प्रथम जगत् की प्राधान्यता के स्वरूप का वर्णन करते हैं। ग्रनन्तमूर्ति भगवान् का एक कार्यं रूप है जिसको 'जगत्' कहते हैं, वह रूप बुद्धि में द्वेत का हेतु भूत बनता है, वह व्यवस्था सदसद्र्य नहीं है सर्वत्र समग्र जगत् में ब्रह्म दर्शन करावे तब इस प्रकार का जगत् प्राधान्य ज्ञान है। न केवल इतना ही किन्तु इस जगत्प्राधान्य ज्ञान में अपना भी भेद नहीं रहता है। ग्रात्मा का व्यतिरेक बिना दर्शन होने से परिश्रमण के समय भी ब्रह्मनिष्ठपन रहता है, इसलिये ऐसे ज्ञान को जगत् प्राधान्य ज्ञान कहा जाता है ॥२२॥

ग्राभास-वैराग्यमाहाव्याहतेति,

म्राभासार्थ-इस 'म्रव्याहतेष्टगतयः' श्लोक में वैराग्य का वर्णन करते हैं।

श्लोक--- ग्रव्याहतेष्टगतयः सुरसिद्धसाध्यगन्धर्वयक्षनरिकन्नरनागलोकान् । मुक्ताश्चरन्ति मुनिचारराभूतनाथविद्याधरिद्वजगवां भुवनानि कामम् । २३॥

श्लोकार्थ-ये योगेश्वर जो भगवद्धर्म रस में निमग्न हैं, वे बिना किसी प्रकार की रुकावट के सुरलोक, सिद्धलोक साघ्यलोक, गन्धर्व, यक्ष, नर, किन्नर, नागलोक एवं मुनि, चारण, भूतनाथ विद्याधर, द्विज ग्रौर गौग्रों के लोक इस प्रकार के १४ लोकों में उनके गुगों में बद्ध न होकर मुक्त ही स्वच्छन्दता से विचरण कर रहे हैं ॥२३॥

व्यामोहकानां दूरे परित्यागीभ्यन्तरे दृढतथा समागतानामुपेक्षा रागाभावाय सकृदन्भवो-निषिद्धप्रकारेण तत्र तृतीय एते अभगवद्ध भरता- विच्छा ।रिपालकत्वान् नोद्विग्नाः ॥२३॥

सुवोधिनी-वैराग्यमपि त्रिविधं विषयाणां | भिनिवेशात्, सिद्धीनामङ्गीकारेण न व्याहतेष्टा गतिर्येषां, चतुर्दशलो हाभिप्रायेण गणिता लोकाः, तत्रत्येर्गु राने सम्बद्धा मुक्ताः, काममिति भगव-

व्याख्या-वैराग्य भी तीन प्रकार का होता है, १-ज्यामोह करने वाले (विषयों का दूर से ही त्याग करना), २-भीतर में जो विषय हढ़ता से प्रवेश कर जाते हैं उनकी अपेक्षा कर देना विषयों में राग का स्रभाव हो जावे ऐसा सदैव स्रनिषिद्ध प्रकार से स्रतुभव हो जाना । इसी प्रकार जो वैराग्य के तीन प्रकार हैं, उनमें से इन योगेश्वरों में तीसरे प्रकार का वैराग्य स्थिर था, क्योंकि, वे भगवद्धर्म के रस में निमग्न हो गये थे, सिद्धियों के श्रङ्गीकृत होने से जिनकी गति कहीं भी रुद्ध नहीं होती है। लोकों की गएना १४ लोकों के अभिप्राय से की गई है, उन लोको में विचरण से जो गुरा सम्बद्ध हो जाते हैं इसलिये 'मुक्ताः' विशेषरा देकर कहा है कि उन गुराों से ये सम्बद्ध नहीं हुए थे, स्वच्छन्द हो कर बिना उद्धेग के विचरण कर रहे थे इसलिये 'कामम् पद दिया है। उद्वेग न होने का कारए। यह था कि वे सदैव भगवदिच्छा के ही परिपालक थे ॥२३॥ 和光文社 有所 "杨"等"说一位,下说一句 不是种物体"。 网络花园中华 医神经

१-व्यवहारिक ग्रीर परमायिक सत्ता से नहीं है, किन्तु सर्वत्र सदसद रूप से भगवान ही विद्यमान रहे かんしないのかのからなる からないするとう हैं, ऐसी व्यवस्था।

श्रासास--भारते यज्ञकर्तारः शुद्धा भगवद्धर्मंजिज्ञासवी भविष्यन्तीति भगवदाज्ञा-परिपालनाय तत्र समागता इत्याह इति,

ग्राभासार्थ—'त एकदा' ब्लोक में दिखाते हैं कि भारत में जी यज्ञ करने वाले हैं उनका अन्त:करएा शुद्ध हो जाने से वे भगवद्धर्म के जानने की इच्छा वाले होते हैं, योगेश्वरों को ऐसी आजा थी, भगवद्धर्म को जानने की इच्छा वालों को भगवद्धर्म उपदेश हो, ऐसी ग्राज्ञा के पालनार्थ निमि के यज्ञ में ग्राए।

श्लोक-त एकदा निमेः सत्रमुपजग्मुर्यहच्छ्या । वितायमानमृषिभिर्जायन्तेया महात्मनः ।।२४॥

इलोकार्थ--किसी काल में जयन्ती के पूत्र वे महातमा ग्रपनी स्वतन्त्र इच्छा से उस निमि के यज्ञ में गये जिसका विस्तार ऋषिलोग कर रहे थे ॥२४॥

सुबोधिनो-सर्वथा क्रियावेशातिरिक्त कालः सम्भवति "षडहैर्मासान् सम्पाद्याहरुत्सुजन्ती'' तिवत् तत ग्राह वितायमान-

गन्तव्यमितिनिर्बन्धो । मिति, भ्रमाभावायांविभिरिति, तथापि गमनमन्-नास्तीति यहच्छवेत्युक्तं, सत्रे हि लौकिकवैदिक- चितमिति जायन्तेया इति मातृनाम्ना निर्देशः, परं भाग्यं निमेरित्याह महात्मन इति ॥२४॥

व्याख्या—'यहच्छ्या' पद से यह सूचित किया है कि सर्वथा वहाँ जाना ही चाहिये ऐसा आग्रह नहीं हैं, अर्थात् जब भगवद् इच्छा हुई; तब गए। सत्र की पद्धति वेदानुसार ऐसी रखी गई है जिससे माने वाले महात्माओं को उपदेशार्थ मितिरक्त काल मिल जाता है, (जैसे कि तै. संहिता में 'षडहैर्मासात् सम्पाद्याह रुत्सृजन्ति' इस मन्त्र में कह। है कि ६ दिनों से मासों का सम्पादन कर एक दिवस ग्रतिरिक्त पथक कर देते हैं) इसका परिज्ञान योगेश्वरों को था, ग्रतः भगवदिच्छा से भगवदाज्ञा परिपालनार्थ प्रथीत् राजा के समीप भगवद्धमं के उपदेशार्थ वहां पधारे। इस यज्ञ का विस्तार ऋषि कर रहे हैं, इसलिये यहाँ कोई विधर्मी नहीं होगा 'जायन्तेयाः' विशेषण से जाने का स्मीचित्य बताया है, राजा निमि भाग्यशाली है, स्रतः निमि के लिये 'महात्मनः' विशेषण दिया है 115811

श्राभास-समागमः पूजनं च प्रश्नश्चेति त्रिभिः क्रमात् ॥३॥ ग्राभासार्थ-२५ श्लोकों में से तोन श्लोकों में क्रम से समागम, पूजन ग्रौर प्रश्न कहे हैं।

क्लोक-तान् हृष्ट्वा सूर्यसङ्काशान् महाभागवतान् नृपः। यजमानोग्नयो विप्राः सर्व एवोपतस्थिरे ॥२४॥

श्लोकार्थ- सूर्य सम प्रकाश वाले उन महान भगवद्भक्तों को देख कर राजा, यजमान, ग्रग्नि तथा विप्र ये सब ही खड़े हो गये ।।२५।।

१-- आह वनीय प्राप्त, प्राधिदैविक स्वरूप प्रकट करना ।

सुबोधिनी—तत्र समागममाह तानिति, तेषां | स्याप्युचितं महाभागवतत्वादिग्विप्रयोः, सह-भावेनान्ये, ग्रनेन तेषां सहजोत्कर्षः प्रतिपादितः बह्मवित्त्वं भागवतत्वं चेतिविशेषगाद्वयं, नृपत्वादु-चित्रमुपस्थानं लोकतो ब्रह्मवित्त्वाद् यजमान- ।।।२४।।

व्याख्या—यज्ञ में पधारने को 'समागम' कहते हैं - वे ब्रह्म वेत्ता एवं महाभागवत थे-इन गुगों के कारण लोकनीति के अनुसार राजा निमि का उठकर खड़ा हो जाना उचित था तथा निमि यज्ञ में यजमान भी था, स्राये हुए ये ब्रह्मवेता थे। स्रतः उनके स्राने पर यजमान को खडा होना योग्य है, महाभागवत थे—इसलिये ग्रग्नि तथा विप्रों को भी उठना ग्रावश्यक था, यज्ञ में जो ग्रन्य थे वे भी सहभाव से खड़े हो गये, इस प्रकार के समादर से इनका उत्कर्ष स्वाभाविक है, यों प्रतिपादन किया गया है ॥२५॥

इलोक --विदेहस्तानिभप्रेत्य नारायग्परायगः। प्रोतः सम्यूजयाञ्चक्र ग्रासनस्थान् यथार्हतः ॥२६॥

श्लोकार्थ--नारायगा के परायगा राजा विदेह, उनको भगवद्भक्त तथा ब्रह्मवेत्ता है ऐसा जानकर प्रसन्न हुम्रा, ग्रतः उनने यथा-योग्य ग्रासनों पर विराजमान कर उनकी पूजा की ॥२६॥

ब्रह्मत्वेन भगवत्वेन च ज्ञानमतो राजनि विशेषण्- बहुकालस्थित्या स्रासनस्थानिति, ज्येष्ठानुक्रमेण द्वयं विदेह इति नारायगपरायग इति च, ग्रग्निमविशेषग्गस्य पूजायामप्युपयोग इति पश्चान् निरूग्णं, हृष्ट्वैव प्रीतस्तेनास्य तदगतं सर्वं

मुबोधिनी-पूजनमाह विदेह इति, तेषां | ज्ञातिमिति सम्पन्नं, सम्यक् पूजा यथा भगवतः, यथारुचि पदार्थदानं च, तेषामित्यूत्कर्षः ॥२६॥

व्याख्या—राजा को इनका ब्रह्मत्व ग्रीर भगवदीयपन का ज्ञान था, ग्रतः राजा को भी विदेह ग्रौर नारायग्-परायग् दो विशेषग् देकर इनके पूजा समादर के लिये योग्य बताया है, ऐसा राजा इनको देखकर प्रसन्न हुम्रा, इससे यह सिद्ध है कि उनमें जो गुरा है वे सब, राजा ने जान लिये हैं, इन कारणों से जैसे भगवान् का पूजन किया जाता है उसी तग्ह सम्यक् प्रकार से पूजन किया, पूजित होकर वे चले नहीं गये ग्रौर न राजा ने उन्हें बिदादी, कारएा कि, इनको उपदेश देने के लिये स्थित होना था ग्रौर राजा को उपदेश सुनना था, ग्रतः उनको विराजने के लिये ग्रासन दिये, जिन पर वे विराजे, ग्रतः 'ग्रासनस्थान्' कहा है, जैसी योग्यता थी वैसे जानकर क्रम से यथा रुचि पूजादि के पदार्थ प्रपंगा किए, तथा उनसे उनकी पूजा की, यह भी उनका उत्कर्ष है ॥२६॥

श्लोक-तान् रोचमानान् स्वरुत्रा ब्रह्मपुत्रोपमान् नव । पप्रच अ पर मधीतः प्रश्रयावनतो नृपः ॥२७॥

श्लोकार्थ--ग्रपने तेज से प्रकाशमान एवं रुचि उत्पन्न करनेवाले उन नव ब्रह्म पुत्रों के दैन्य से नम्र राजा परम प्रसन्न हो पूछने लगा । २७॥

सुबोधिनी-प्रश्नमाह तानिति, प्रष्टव्यः पदार्थस्तेषु वर्तत इति बोधहेतुः, स्वरुचा रोच-मानानिति रुच्युत्पादककान्तिस्त् ब्रह्मविदो भगव-द्धर्मवत्त्वेन, पितुः स्वस्य च मनसा वृता गुरवः सनकादय इति कथं तद्लङ्कनेन प्रश्न इत्याशङ्क्य तत्त ल्या एवेत्याह ब्रह्म अनेपमानिति तथाप्यन्चिते

"निब्रव" न्नित्यनेन समाधास्यते नवेति च, वैकुण्ठस्थिता एवते चत्वारोपि दुर्लभा लोके कृतो नवेति, बहकालमनोरथसिद्धिर्भविष्यतीति परम-प्रीत ग्रासक्त इत्युक्तं, विनयेन नम्रता प्रश्ने फलहेतु:, नप इति देशकालादिसर्वचातुर्यं, एवं तस्य प्रश्नपर्यन्तं नारदोक्तिरुक्ता ॥२७॥

व्याख्या - जिन विषयों के प्रश्न करने हैं उनके उत्तर देने में ये समर्थ हैं, ग्रतः मेरे प्रश्नों का उत्तर ये दे सकेंगे, प्रथात् भागवत् धर्म पूरे प्रकार से समका देंगे। इनमें जो रुचि उत्पन्न करने वाली कान्ति है, जिसका कारण यह है कि ब्रह्मविंद होने के साथ इनमें भागवत् धर्म का ज्ञान भी है, जब जिता ने एवं स्वयं ने मन से सनकादिकों को गुरुपन से स्वीकार किया है तो फिर उनका ग्रति-क्रमण कर इनसे प्रश्न कैसे कर रहे हैं ? ऐसी शङ्का के निवारणार्थ कहते हैं कि ये नव योगेश्वर भी उन सनकादिकों के समान ही हैं, जिससे इलोक में इनके लिये 'ब्रह्मपूत्रोपमान्' विशेषण दिया है। यदि कहो, कि तो भी उनका ग्रतिक्रमण कर इनसे पूछना उचित नहीं है, जिसका उत्तर दिया है कि जब ४ सनकादि वैकुण्ठस्थ होने से यहाँ दुर्लभ है तो नवकी प्राप्ति तो ग्रसम्भव सी है, ग्रतः जब भगविदच्छा से ऐसा अवसर मिल गया है तो उसे त्याग देना मुर्खता है। पूरातन काल का यह मतोरथ है, कि हम भागवत धर्म पूछकर उनका ज्ञान प्राप्त करेंगे। वह मनोरथ इनसे प्रव सिद्ध होगा। इस कारण से कहा है कि 'परमप्रीतः' राजा निमि, बहुत प्रसन्न हुए। प्रश्न करने ही चाहिये ऐसी अपसक्ति हो गई है, दैन्य से नम्रता युक्त प्रश्न करने लगा, जिससे प्रश्न निर्यंक नहीं जायगे, अवश्य फलीभूत होंगे, अर्थात् योगेश्वर उत्तर देकर मेरा मनोरथ पूर्णं करेंगे, 'नृप' पद देकर यह सुचित किया है कि निमि में देशकालादि का सर्व प्रकार का चातूर्य था, इस तरह प्रश्न पर्यन्त नारदोक्ति कही है।।२७॥

#### जनक उवाच-इलोक--मन्ये भगवतः साक्षात्पार्षदान् वो मधूद्विषः । बिष्णोर्भुतानि लोकानां पावनाय चरन्ति हि ॥२८॥

श्लोकार्थ-जनक कहने लगे कि मैं इस विषय को जानता हूं कि ग्राप मध्सूदन भगवान् के याक्षात् पार्षद हैं एवं भगवान् से ही उत्पन्न हुए सेवक हैं लोगों को पवित्र करने के लिए विचर्ग कर रहे हैं ॥२८॥

नन्दनं द्वयेन द्वयेन च प्रश्नो भगवत्सेवकत्वेन भगवद्धर्भवन्वेन च, ज्ञानं तु ब्राह्मर्गानां सहजत्वान्

सुबोधिनी-राज्ञः प्रश्नमाह चतुर्भिः, ग्रभि- | न स्तूयते, तथैव प्रश्नोपि द्वयेन लब्धपरिपालना-लभ्यलाभाभ्यां, तत्र प्रथमं भगवत्सेवकत्वेन तान् स्तौति मन्य इति, दर्शनादेव परमहंसा वैष्यावा इति ज्ञातं, गोत्रादिप्रक्ते न कोपि पुरुषार्थः, ग्रागमनप्रयोजने सन्देहः स्वार्थमागमनं परार्थं विति, प्रथमो दर्शनादेव निवृत्तः परार्थे च प्राणिनो न स्वतः प्रवृत्तिः प्रक्षापूर्वप्रवृत्तिक्चेयमतो भगवत्-प्ररेणयास्मदुद्धारथें समागतं, तत्र बहिःसेवका राजसवेषधारिणो भवन्ति तैश्चास्वतन्त्रे ने सर्वं कार्यं सिध्यत्यतः कृत्रिमवैकुण्ठादौ सनकादय इवान्येनि तत्सहशा भगवत्सभायां तिष्ठन्ति पार्षद-सङ्गे तेपि केचन गच्छन्ति तिन्नवन्त्यर्थं साक्षादिति मुख्यानित्यर्थः, किस्मन्नवसरे पार्यदत्वं ? तत्राह मिथुद्दष इति, मधुकैटभौ हत्वा ब्रह्मणे वेदान्

www.......

दत्तवान् ह्यग्रीवरूपेग् ततश्च वेदरक्षावसरे सर्वेषां महतामवसरः, ग्रनेन तेषां वचनं न केनापि शास्त्रे गा विरुद्धमिति ज्ञापितं, कार्यार्थं भगव-दाज्ञयात्रागमनसम्भावनायामपि परिभ्रमग्गम-युक्तमित्याशङ्क्रयाह, विष्णोर्भू तानीति, पालकस्य सेवका यं गृह्णित तं स्वसमानं कुर्वन्तीति भूता-न्यथा वा भगवदुत्पन्नानि, गङ्गावत् सर्वपवित्र-करगार्थे परिभ्रमन्तीत्यर्थः, नात्र सन्देहो गङ्गेव हष्टान्त इति हीत्युक्तं, भगवतैवोत्पाद्य प्रेषिता इत्युक्तं भवति, भगवद्धमंवन्त्वेन तेषां प्रशंसा

व्याख्या राजा दो क्लोकों से इनका स्रभिनन्दन करते हैं, स्रौर दो क्लोक से लब्ध परिपालन स्रौर स्रलभ्यलाभ इन दो प्रकार से प्रक्न करते हैं—

इसमें प्रथम ये नौ ही भगवान् के सेवक हैं, ग्रतः इनकी प्रशंसा करते हैं. कि मैं जानता हैं कि ग्राप भगवत्सेवक भी हैं, जिनका ज्ञान ग्रापके दर्शन मात्र से हो गया है। साधारण भगवत्सेवक भी ग्राप नहीं हो, किन्तु परमहंस वैष्णव हैं, इसलिये ग्रापके गोत्र ग्रादि पूछने में किसी प्रकार पुरुषार्थ नहीं किया जाता है, श्रापकी स्तुति ज्ञानी होने से नहीं की जाती है, कारण कि ज्ञान तो प्राह्मणों का सहज धर्म है ही उसकी स्तृति कैसे की जाय ? प्रशंसा तो उस धर्म के कारण की जा सकती है, जो सम्पादन किया जाता है। परमहंस वैष्णाव धर्म ग्रापने सम्मादन किया है। जिससे ग्रापकी स्तृति की जाती है, जो उचित ही है, ग्राप क्यों पधारे है ? इसमें यह शङ्का होतो है कि ग्राप ग्रपना स्वार्थ सिद्ध करने ग्राये हैं या दूसरों का कल्यारा करने ग्राये हैं ? ग्रपने स्वार्थ के लिये पधारे हैं-यह संदेह तो दर्शन मात्र से निवृत हो गया। यदि कहा जाय कि परार्थ के लिये पधारे हैं तो परहित के लिये किसी की भी स्वतः (ग्रपने ग्राप) प्रवत्ति नहीं होती है, किसी की प्रेर्णा से यह प्रवृत्ति हुई है, ग्रतः भगवान् की प्रेर्णा से ही हम लोगों के उद्धारार्थ ग्राप पधारे हैं यों मैंने समका है। वहिरङ्ग सेवक राजस्वेष धारण करते हैं। स्राप वैसे नहीं सर्थात् बहिरङ्ग सेवक नहीं हैं, स्रतः राजवेष धारण नहीं कर निर्गुण वेष धारण कर ग्रापने ग्रपना परम हंस वैष्णवत्व प्रदिशत किया है, जो राजसवेषधारी सेवक हैं वे स्वतन्त्र नहीं हैं, इसलिये उनसे सर्व कार्य सिद्ध नहीं होता है, कृत्रिम वैकुण्ठादि से निवास करने वाले सनकादिक तथा जो ग्रन्य हैं उनमें से कितने पार्षद सङ्ग में जाते हैं, किन्तु ग्राप नहीं जाते हैं। इसलिये कहा है कि 'साक्षात्' अर्थात् ग्राप सब में 'मुख्य' हैं, कारण कि भगवान के श्री ग्रङ्ग से प्रकट हुए हैं। यह पार्षदत्व किस समय प्राप्त हुआ ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि जब भगवान् ने हयग्रीवावतार धारण कर मधु कैटभ दैत्यों को मारकर ब्रह्मा को वेद लाकर दिये थे उस समय सब महान् पुरुषों को सिद्धियों के प्राप्त करने का ग्रवसर मिला था। इस कारएा से उनका वचन किसी भी शास्त्र से विरुद्ध नहीं है। यों जताया है। कार्य के लिये भगवदाज्ञा से यहाँ स्नाने की सम्भावना होने पर भी परिश्रमण उचित नहीं है, इस प्रकार की शङ्का निवारणार्थ कहा है कि "विष्णो भूं तानि" ग्राप विष्णु के ग्रङ्ग से उत्पन्न हुए हैं, ग्रतः पालक (विष्णु) के सेवक जिसकी ग्रपनाते हैं उनको अपने समान करते हैं, भगवान् के भूत अथवा भगवान् से उत्पन्न गङ्गा के समान सबको पवित्र करने के लिये परिभ्रमण करते हैं। इस विषय में किसी प्रकार सन्देह नहीं हैं। इसमें गङ्गाजी प्रत्यक्ष उदाहरएा विद्यमान है। इसलिये 'हि' पद देकर निश्चय कराया है। इसका सारांश यह है कि भगवान् ने ही आपको उत्पन्न कर सर्व हितार्थ यहाँ भेजा है। इनकी प्रशंसा भगवद्धमंपन से की गई है, न कि, ज्ञान ग्रादि के कारण से ॥२८॥

ग्राभास--गङ्गातोप्याधिक्यार्थमाह दुर्लभ इति,

म्राभासार्थ - गङ्गाजी से भी इन नौ भगवदीय योगेश्वरों की दुर्लभता एवं म्रधिकता इस 'दूर्लभो' श्लोक में प्रतिपादन करते हैं-

क्लोक-दूर्लभो मानुषो देहो देहिनां क्षराभङ्ग रः। तत्रापि दुर्लभं मन्ये वैकुण्ठप्रियदर्शनम् ॥२६॥

श्लोकार्थ-देहधारियों को मानुषदेह की प्राप्ति दुर्लभ है फिर वह देह क्षरा भङ्ग र है, ऐसी क्षरा में टूट जाने वाली मानुष देह में भी भगवान् के प्यारे भगवदियों का दर्शन होना तो ग्रौर भी दुर्लभ है ॥२६॥

सुरोधिनी-'लब्ध्या सुदुर्लभिमद' मितिन्यायेन | "स्वर्गाववर्गयोद्धीर" मिति "चात्र"व मग्य" इत्यादिवचनैश्च मातुषदेहो नौकावत् साधनं परं सन्तो नाविका इव यदि भवन्ति तदा फलं सिध्यति, न चात्र प्रत्यक्षबाधः शङ्कृतीयः, हेतुस्वरूपफलैः प्रत्यक्षौहि स भवति तत्र हेतुर-प्रत्यक्ष एव फ नं साधनाभावात् स्वरूपेपि, बहवः पथिका इवारण्ये विषमनद्यां प्राप्तनौका न नौकां

निष्वेका मनुष्ययोनिरिति युक्त्या बाधो निराकार्यः, देहाभिमानस्य तामसत्वाद् राजसमानुषदेहो दुर्लभ इत्यर्थः,क्षरोन भङ्गुरमारब्धनाशे न तिष्ठितीति, मानुषदेहप्राप्तिः स्वस्य दुर्लभा दुर्लभेपि दुर्लभा भगवत्प्रियप्राप्तिस्तदभावे प्राप्तापि व्यर्थानर्थ-हेतुश्चेति, लोकप्रसिद्धचभावेपि प्रमारामित्याह मन्य इति, वैकुण्ठे स्थित्वा सर्व-स्वरूपस्वधर्मान् दत्वा सेवकबाहुल्याय प्रेषयित्वा सुलभां मन्यन्ते भ्रमरेण प्राप्तत्वात्,चतुरशीतिलक्षयो- तत्प्रतीक्षया तिष्ठतीति वैकुण्ठस्य प्रियाः ॥२६॥

व्याख्या- बहुन ' दुर्लभ मनुष्य जन्म पाकर' इस न्याय से यह इसलिये दुर्लभ है कि,इस जन्म में ही मनुष्य, स्वर्ग ग्रौर मोक्ष प्राप्त कर सकता है, क्यों कि यह मनुष्य जन्म वहाँ जाने का द्वार है। इसलिये इस जन्म में स्वर्ग और मोक्ष प्राप्ति के प्रयत्न करने चाहिये। मनुष्य जन्म. इनकी प्राप्ति के लिये वैपा साधन है जैसा नदी से पार जाने के लिये नौका साधन है किन्तु जैसे नाविक होने पर ही नौका पार पहुंवाती है वैसे ही मनुष्य जन्म रूप नौका भी तभी पार पहुंचाती जब गुरु रूप नाविक मिल

१ — 'लब्ध्वा सुदुर्लंभिमदं' इतिन्यायेन सू.।

२ - स्वर्ग ग्रीर मोक्ष का

जाता है। यन्थथा फल सिद्धि नहीं होती है अर्थात् स्वर्ग या मोक्ष की प्राप्ति नहीं होती है। इस विषय में प्रत्यक्ष बाधा की शङ्का नहीं करनी चाहिये। प्रत्यक्ष हेत् स्वरूप ग्रीर फलों से ही वह सिद्धि होती है, हेतू अप्रत्यक्ष ही है, फल भी प्रत्यक्ष नहीं हैं क्योंकि साधन का अभाव है। स्वरूप से भी दुर्लभता है कारण मानुषदेह की प्राप्ति दुर्लभ है। प्रवासी घूमते २ विषम नदी में नौका प्राप्त हो जाने पर भी यों नहीं कहते हैं कि नौका सुगम प्राप्त हुई है क्योंकि जानते हैं कि बहुत परिश्रम एवं पर्यटन के बाद नौका प्राप्त हुई इसी तरह यह मानव देह रूप नाव भी चौरासी लाख योनियों में भटकने के बाद प्राप्त हुई है। इस युक्ति से शङ्का निवारण करना चाहिये। देहाभिमानी तामस होने के कारण राजस मानुष देह दुर्लभ हैं, तथा क्षरण में नाश हो जाती है प्रारब्ध नष्ट हुन्रा तो फिर देह रह नहीं सकती है। प्रथम मानव देह की प्राप्ति दुर्लभ है फिर उसमें भगवान् के प्यारे भगवदीयों की प्राप्ति महा दूलेंभ है यदि भगवदीयों का सङ्ग दर्शन न मिल तो मानव देह की प्राप्ति व्यर्थ ग्रौर ग्रनर्थ का हेतु हो जाती है, यह विषय लोक में प्रसिद्ध नहीं है तो भी मैं अनुभव को प्रमाण रूप समभ कर यों कहता हूं। भगवान् वैकुण्ठ में विराजमान होकर वहाँ ग्रपने ही स्वरूप भगवदीयो को सर्वस्व रूप ग्रपने धर्मी को देकर पृथ्वी पर इसलिये भेजते है कि मेरे बिछुड़े हुए देवी जीवों को भगवदीय बना के उनकी वृद्धि कर यहाँ भेजो, भगवान् उनके ग्राने की वहाँ प्रतीक्षा कर रहे हैं—इसलिए भगवदीय भगवान् के प्यारे हैं-उन नाबिको के दर्शन एवं सङ्ग विना मानव देह रूप नौका पार नहीं पहुँचती है ॥२६॥

ग्राभास—न ह्यं वं समागमः पुनः सम्भविष्यति येन विलम्बः कर्तव्यः किन्तु शरीरस्योपयोगः कर्तव्य एवेत्याशयेनाहात इति, विधिसहभावाभावे सत्यनन्तत्वमात्यन्तिकत्वं, क्षोमो लब्धस्य परिपालनं, लब्धो हि दुर्लभो देहः सङ्गश्च स येनोपायेन नित्यो भवेत् स वक्तव्य इत्यर्थः, भवत इति दितीयं कर्म ।

ग्राभासाथ—इस प्रकार के भगवदीयों के दर्शन फिर नहीं मिलेंगे इसलिये ऐसा ग्रवसर छोड़ देना उचित नहीं। शीघ्र ही इस शरीर का उपयोग कर, मानव जन्म सार्थक कर लेना चाहिये। जो कुछ क्षेमार्थ पूछना है वह पूछते हैं—

श्लोक — ग्रत ग्रात्यन्तिकं क्षेमं पृच्छामो भवतोनघाः। संसारेस्मिन् क्षगार्थोपि सत्सङ्गः शेवधिन् गाम् ॥३०॥

श्लोकार्थ—हे निष्पाप भगवदीयों ! मानव देह ग्रौर भागवतों का ग्रलभ्य सत्सङ्ग मिला है तब जिससे ग्रात्यन्तिक शोम मिले वह ग्रापसे उपाय पूछते है ॥३०॥

१ - दुलंभ देह मिली और दुलंभ सत्संग भी मिला, देह क्षणभङ्ग र है, सतसंग भी असमय होता है किन्तु वह बगाय पूछता हूँ जिससे ये दोनों हम को सर्देव प्रश्न हो, इसको अत्यन्तिक क्षेम कहा जाता है।

मुबोधिनो-पदार्थद्वयास्य दुर्लभत्वेपि प्रारम्भ-कपापसम्भवान् नास्मच्छरीरेण कार्यसिद्धिरतो-इतिसम्बोधनं, प्रतिबन्धकाभावाय 'विष्णोर्भू तानी' तिहेतुः, ग्रात्यन्तिकक्षे मस्योत्कर्ष वातुं कैमृतिकन्यायेनाह संसारेस्मित्रिति, स्व- व्यतीरिक्तानि क्षुद्रागि फलानि दात्ं न बहुकाल-स्थितरपेक्ष्यते निधिप्राप्तौ दारिद्यमिव ज्ञानदानेन संसारदः खनिवृत्तिरित्यर्थः, ग्रतः सदिति सामान्य-पदं, नरत्वमे बाधिकारिविशेषराम् ॥३०॥

व्याख्या—दुर्लभ ये दो प्राप्त हुवे हैं तो भी प्रारम्भ, पापों का सम्भव है, जिससे केवल स्वतः हमारे शरीर से कार्य सिद्धि नहीं होगी, इसलिये जब ग्रापका उपदेशामत प्राप्त होगा तब कार्य सिद्धि होगी। क्योंकि ग्राप ग्रनघ (निष्पाप) हैं, कार्य सिद्धि ग्रर्थात् फल प्राप्ति में कोई प्रतिबन्धक न होगा, कारए कि ग्राप 'विष्णो' भू तानि' है। ग्रात्यन्तिक क्षेम का उत्कर्ष कहने के लिये "कैमुतिक-न्याय" से कहते हैं कि, इस संसार में यदि सत्स क्न क्षिणार्ध भी हो तो प्रतिबन्ध नष्ट होकर फल प्राप्ति स्वतः हो जाती है, क्योंकि सत्सङ्ग एक प्रकार से निधि है। ग्रतः जैसे निधि प्राप्त होने पर दरिद्री की दरिद्रता विना परिश्रम या ग्रन्य उपाय किये स्वतः मिट जाती है, वैसे ही क्षर्णार्ध भी सत्सङ्ग, स्वतः प्रतिबन्धों को मिटाकर तत्काल फल दे देता है, मनुष्यत्व ही ग्रधिकार का सूचक है ॥३०॥

क्लोक-धर्मान् भागवतान् ब्रूत यदि नः श्रुतये क्षमम् । यैः प्रसन्नः प्रयन्नाय दास्यत्यात्मानमप्यजः ॥३१॥

इलोकार्थ-यदि हम उन धर्मों के श्रवण के योग्य होवें तो भागवत धर्मों को कहिये जिन भागवत धर्मों से प्रसन्न होकर ग्रात्म निवेदियों को, स्वयं ग्रज होते हए भी, अपनी आत्मा अर्परा करते हैं ।।३१॥

सुबोधनी-प्रलम्यलाभं प्च्छति धर्मानिति, भागवतधर्माः कदापि न प्राप्ताः, योगस्य क्षेमा-भावे ह्यप्रयोजकत्वगत ग्राह यदि नःश्रतये क्षममिति, स्वरूपयोग्यतायां भगवच्छ वर्गातुल्यं चेत् तदा धर्मागां तादर्थ्या भवति धर्मागां योगत्वाय पूर्वा नेक्षयाधिकफलत्वमाह यैः प्रसन्न इति, ग्रन् वित्रेर्भर्मेभगवत्त्रसादो नियतः प्रपत्तिरधि-कारिशिशेयरामधि (पूर्वश्लोके नरत्वमेवोक्तं

ततोधिकमित्यर्थः),ग्रन्यस्यानात्मनिवेदिनो भगवा-नात्मानं न समर्पयति प्रसादे कीर्त्यादिदानपूरः सरमात्मदाने च धर्मागां हेतुत्वं, 'वरं' वृग्गीमहे-थापी ति प्रसादेपि प्रार्थनायाः क्रियमारगत्वात्, ग्रपिशब्देन भक्तसङ्गं धर्मागामनन्यहेत्त्वाय, न सम्बन्धेन प्रयच्छतीत्याहाज इति, एवं प्रश्नद्वयं सिद्धम् ॥३१॥

व्याख्या—'योग' ग्रर्थात् ग्रलभ्यलाभार्थ प्रश्न करते हैं-कि भागवत धर्मों को कहिये, भागवत् धर्म कभी भी प्राप्त नहीं हुए हैं अर्थात् सूने नहीं हैं। इस अलभ्यलाभ (भागवत धर्मी) का यदि

१—विष्णु (पालक) से उत्पन्न हुये हैं, २—ज्ञान दान द्वारा संसार दुःख की निवित कराता है।

परिपालन न किया जावें तो ग्रलभ्यलाभ प्राप्त करने का कोई प्रयोजन नहीं रहता है। यदि हम को ग्रलभ्यलाभ (योग) भागवत धर्मीं को सुनने के योग्य समभते हैं तो किहिये। श्रोता का स्वरूप श्रवण के योग्य होने से दोनों की समानता होने पर ही धर्मों का ग्रात्यन्तिक क्षेमत्व सिद्ध होता है। धर्मों की योग्यता सिद्धयर्थ पूर्व से भी उनका ग्रधिक फलत्व बताते हैं। भागवत धर्मों से भगवान् प्रसन्न होते हैं, प्रसन्न हुए तो, भगवत्कृपा (ग्रनुग्रह) होना नियत ही है। भागवत धर्मों के पालन करनेवालों में विशेष ग्रधिकार इसलिये हैं कि वे प्रसन्न होते हैं ग्रर्थात् ग्रात्म निवेदन करते हैं, जिसके करने पर भगवान् ग्रजन्मा होते हुए भी ग्रपनी ग्रात्मा उनको ग्रप्ण कर देते हैं, जो यह ग्रात्म निवेदन नहीं करते हैं भगवान् उनको ग्रपनी ग्रात्मा ग्रपण नहीं करते हैं, कारण बिना कार्य नहीं होता है ग्रतः भगवान् के ग्रनुग्रह होने में तथा प्रेमपूर्वक ग्रात्म निवेदन करने में भागवतधर्म भी कारण है।

'वरं वृग्गीमहे ऽथापि' चतुर्थं स्कन्ध के तीसरे ग्रध्याय में प्रचेताग्रों ने भगवान् से उनके प्रसन्न हो जाने पर भी वर मांगा है। 'ग्रपि' शब्द से यह बताया है कि भक्त-सङ्ग धर्मों का ग्रनन्य हेतु है। 'ग्रज' पद का स्वारस्य यह है कि भगवान् सम्बन्ध मात्र से दान करते हैं, यों नहीं है, किन्तु स्वभाव ही भगवान् का ऐसा है कि प्रपन्नों को ग्रपने स्वरूप का दान कर देते हैं। इस प्रकार दोनों प्रश्न सिद्ध हुए॥३१॥

ग्राभास--मध्ये नारदो वसुदेवं सावधानं करोत्येवमिति,

ग्राभासार्थ — 'एवं ते' श्लोक से नारदजी वसुदेवजी को ध्यान देकर सुनने के लिये सावधान करते हैं।

नारद उवाच-श्लोक--एवं ते निमिना पृष्टा वसुदेव महत्तमाः । प्रतिपूज्याब वन् प्रीत्या ससदस्यत्विजं नृपम् ॥३२॥

इलोकार्थ—नारदजी वसुदेवजी को कहने लगे कि हे वसुदेव ! इस प्रकार जब निमि ने परम भगवदीय नव योगेश्वरों से पूछा, तब वे सदस्य तथा ऋत्विजों सहित राजा का ग्रिभिनन्दन कर प्रेम से कहने लगे ॥३२॥

मुबोधिनी महत्तमा इति तस्याधिकारमि । तथा, प्रतिपूजनं बहिरेव, ससदस्यात्विगितिवचनान् सम्पाद्य धर्मान् वक्ष्याम इत्युक्तं भवति, हितं वदित । मुख्यमेकं गौणद्वयं च वक्तव्यमिति सूचितम् कारयिति योग्यं कृत्वा च कारयतितीति । ॥३२॥

व्याख्या—राजा को ग्रधिकारी बनाकर ग्रनन्तर कहेंगे इस ग्राशा से नारदजी ने योगेश्वरों को 'महत्तमाः' विशेषण दिया है जो परम भगवदीय हैं उनमें यह शक्ति है कि ग्रनिधकारी को भी ग्रपने प्रमेय बल से वा संसर्ग मात्र से ग्रधिकारी बना सकते हैं—

ये योगेश्वर 'महत्तम' होने से प्रथम वसुदेवजी को ग्रिभनन्द्रन द्वारा योग्य बनाते हैं, बाद में श्लोक में ''पूज्य के पूर्व 'प्रति'' उपसर्ग देने का भावार्थ है कि ग्रंथ में जो पूजन ग्रादि नहीं कहा है वह भी समभना चाहिये, कि पूजन हुवा है, राजा ग्रकेला ही नहीं है उसके साथ ऋत्विज ग्रीर ग्रन्य सदस्य भी है: ग्रतः यहाँ सदस्य ग्रीर ऋत्विजों का यजमान (राजा) के साथ योग होने से इस प्रकार का ग्राशय प्रकट किया गया है कि एक फल है ग्रीर दो साधन हैं।।३२।।

#### कविरुवाच-श्लोक--तन्येकुतश्चिद् भयमच्युतस्य पादाम्बुजोपासनमत्र नित्यम्। उद्विग्नबुद्धेरसदात्मभावाद् विश्वात्मना यत्र निवर्तते भीः ॥३३॥

इलोकार्थ—किव योगेश्वर ने कहा कि इस संसार में नाशवान् देह पुत्रादि में ग्रात्मभाव होने से, जिस पुरुष की सदैव ग्राध्यात्मिक ग्रादि तीन तापों के कारण उद्विग्न बुद्धि रहती है, इससे मरण ग्रादि का भय बना रहता है उसको इस भय से एवं ग्रन्य किसी प्रकार के भी भय से छूटने के लिये ग्रच्युत भगवान् के चरणार-विन्द की नित्य (सदैव) सेवा करना ही उपाय है ॥३३॥

सुबोधिनी—तत्र मानुषदेहसत्सङ्गयोः प्राप्तौ ।
मोक्षावश्यमभाव इति तदुपायप्रश्नो भगवद्धमंप्रश्नश्चेतिप्रश्नद्वयं, तत्र समुदाये पृष्टस्य मुख्यपर्यवसानादितिनपुणः किवराह सर्वत्रकुशलस्तत्र प्रथमस्योत्तरमाह, भिक्तमार्गेण गोविन्दभजनिमत्युक्तं
भवति, ग्रन्यस्य स्वपरिनर्वाहकत्वाभावात्,
उदिग्नबुद्धेरितिवचनाद् वैराग्यरागाभावावुक्तौ "न
चेद् यतेरन् न पुनम् ताये" तिवचनाज् जन्मफलं
पुत्रजन्ममर्गाभावायेति, तत् सर्वथा भयं, तत्र

कर्ममार्गे प्रवाहस्य बाधकत्वं ज्ञानमार्गे त्वनिध-कारो विषयिगाप्यापातत एवानुद्वेगः, ज्ञानोत्तरं तु सर्वथा तद् वैराग्यसाध्यं तत् सहसा न निर्व-हत्यतः सुगमोपायप्रेप्सोः केनाप्यंशेन च्युतिरहितस्य चरणसेवेवोपाय इति, एतदभावे मानुषदेहसत-सङ्गयोर्वेफल्यं, नन्वेतस्यैव कथं निर्वाह इत्यत ग्राह मन्य इति ममैवं विचार इत्यर्थः, जगन्नाथा-दिस्थानेषु क्वचिद् गत्वा मरणपर्यन्तं भगवत्सेवायां न किश्चिद् बाधकमित्यर्थः, गृहस्था देवा रोगाश्च

१ — महात्तमा ''संस्कृत भाष। में किसी पद के साथ 'तर' ग्रीर 'तम' प्रत्यय ग्राता है तो वह उसकी एक दूसरे से विशेषता बताता है। जैसे 'महान्' पद का ग्रर्थ है महापुरुष, महापुरुष हित करता है महान् के पीछे 'तर' ग्राकर 'महत्तर' जब बनता है तब वह विशेष महापुरुष समक्षा जाता है, क्योंकि वह केवल हित कहता हो नहीं है किन्तु हित कराता है ग्रीर जो 'महत्तम' ग्रधिकाधिक महापुरुष हैं वह ग्रनिधकारी को भी ग्रधिकारी बनाकर हित सिद्ध करा देता है।"

२-फल-मोक्ष। ३-दो साधन मानव देह ग्रीर सत्सङ्ग।

न तत्र बाधका भविष्यन्तीत्यकुतिश्चद्भयं, तत्र हेतुरच्युतस्येति, ये हि स्वस्थानाच्च्युतास्ते बाध्यबाधकतां प्राप्नुवन्ति भगवांस्तु न स्थानाच्च्युतस्तत्सम्बन्धादच्युता इव भवन्तीत्यथंः, पादाम्बु-जिन्त्यवतारादि, ग्रसमासादेव गम्यते, समीपे स्थित्वा यथायोग्यकरणामुणासना, ग्रत्र मानुषदेहे, एतदेव नित्यं परं गमनार्थं साधनमुद्धेगः प्रवाह-

वयावृत्त्यर्थं बुद्धिरिति वृक्षधर्मत्वान् नाशकत्वादस्य देहस्य तत्रात्मबुद्धिरज्ञानात् कृतेति, विश्वात्मनेति फलं, "मृत्युरस्मादपैती" तिन्यायात्, यत्रोपास-नायामुत्पत्तिमारभ्य तद्ग्रसनार्थं सङ्गे स्थितस्तदा निवतंते सर्वांशेन नैवमन्यस्मिन्नुपाये मृत्यु-निवतंत इत्यर्थः, 'भयनामाभ्यपद्यते" तिवचनात्, ग्राकिञ्चित्करत्वाय स्त्रीपदप्रयोगः ॥३३॥

व्याख्या—मानव देह तथा सत्सङ्ग की प्राप्ति होने पर मुक्ति' ग्रवश्य होगी, इसलिये उसका क्या उपाय है ? यह प्रश्न ग्रीर दूसरा भगवद्धर्मी का प्रश्न करना उचित है, जब बहुत वक्ता एक साथ हों, उस समुदाय से प्रश्न किया जाता है, तब प्रश्न के उत्तर देने का भार मुख्य के ऊपर पड़ता है, ग्रतः इन नवों में मुख्य बहुत निपुरा एवं सर्व विषय में कुशल किव' नाम वाले योगेश्वर थे। वे प्रथम प्रश्न (क्या उपाय है ?) का उत्तर देने लगे।

भक्ति मार्गानुसार गोविन्द भगवान् की उपासना ही उपाय है। जिससे मनुष्य सर्व प्रकार से निर्भय हो जाता है। ज्ञान और कर्म ये दोनों अपने प्रतिबन्धकों को मिटा नहीं सकते हैं और साधक को जिस फल की इच्छा है वह भी नहीं दे सकते हैं। क्योंकि उद्विग्नबुद्धि के कारए। ज्ञान के लिये जिस वैराग्य की ग्रावश्यकता है वह वैराग्य नहीं है तथा कर्म मार्ग के लिए जिस राग की ग्रावश्य-कता है वह राग भी नहीं है। ग्रत: ये दोनों निर्भय नहीं कर सकते हैं। यदि यों न होवे तो मृत्यु से भय न रहे, भय तो है; तब उससे बचने के उपाय करते रहते हैं, फिर जन्म मरएा न हो ग्रर्थात् म्रावागमन मिट जावे यही मानव जन्म का फल है, वह न होने से सर्वथा भय बना रहता है, कर्म मार्ग में प्रवाह का बाधकपन है, ज्ञान मार्ग में विषयी (वैराग्य रहित) का ग्रधिकार नहीं है, ग्रतः चारों तरफ से उद्वेग नष्ट नहीं होता है-जिस कारण से ज्ञान एवं कर्म भय को नहीं मिटा सकते हैं। इसलिये जिनकी इच्छा है कि सुगम उपाय से सवथा भय मिट जावे, उनके लिये अच्युत भगवान् के चरगों की सेवा ही उपाय है। यदि सेवा नहीं की गई तो मानव देह की प्राप्ति ग्रीर सत्सङ्ग का मिलना, दोनों वृथा गये। सेवा ही उपाय है यों कैसे ? इस पर किव कहते हैं कि, 'मन्ये' मैं यों मानता हूँ, मेरा यह विचार है जगन्नाथादि स्थानों पर जाकर वहाँ मररा पर्यन्त रहकर भगवत्सेवा प्रेम पूर्वक करने वाले को किसी प्रकार की बाधा नहीं होती है, वहाँ गृहस्थ, देव ग्रौर रोग कोई बाधक नहीं होंगे। इसलिये उसको कहीं से भी भय नहीं होता है, जिसका कारएा है, कि च्युति से रहित प्रमु की सेवा करने वाले भी च्युति रहित हो जाते हैं। 'पादाम्बुज' पद से अवतार आदि सम-भने चाहिये, यह भाव इससे जाना जाता है कि क्लोक में ग्रच्युत ग्रार पादाम्बुज पदों का समास नहीं किया है। 'उपासना' पद का स्वारस्य (भाव) है कि प्रभु की सन्निधि में रहकर जैसी योग्य हो वैसी पूजादि करना उपासना है, इस मानव देह में यों समीप रह नित्य सेवादि करना ही सहज उपाय है। यह देह वृक्ष धर्म रूप होने से नाशवाली है ही, जिसमें ग्रात्म बुद्धि ग्रज्ञान से हुई है। भगवत्सान्निध्य एवं सेवा से वह ग्रज्ञान मिटकर विश्व ही ग्रात्म रूप है ऐसी बुद्धि होकर फल प्राप्ति होती है। 'मृत्युरसमादपैति' इस वाक्यानुसार सर्वां शेन मृत्यु टल जाती है। यह सब प्रारम्भ से ग्रन्त तक भगवान् एवं भगवदियों के सङ्ग में रहने से ही होता है, ग्रन्य किसी उपाय से यों नहीं होता है।।३३॥

श्लोक--ये वै भगवता प्रोक्ता उपाया ह्यात्मलब्धये । श्रञ्जः पुंसामविदुषां विद्धि भागवतान् हि तान् ॥३४॥

इसके लिये जो उपाय कहे हैं उनको भागवत् धर्म जान लो ॥३४॥

सुबोधिनी—द्वितीयस्योत्तरमाह य इति, द्विविधा हि भगवद्धर्मा गीतायामुक्ता "यत्करोषी" त्यादिश्लोकद्वयेनैके "मन्मना भवे" प्यपरे, उभयेषामन्यात्मलिधः फलं परम्परया साक्षाद्वा, यन्यैरप्युक्ता "ग्रात्मज्ञध्येश्युण्व" न्तीत्यादिना, भगवतापि प्रयोजनान्तरार्थे "सर्वधर्मान् परित्यज्ये" त्युक्तमस्ति, तत्र ये धर्मा वे निश्चयेन साक्षाद्—भगवत्फला एव भगवद्विषया एव कायवाङ्मनोन्वर्यस्तैः समस्तैभंगवतैव च प्रोक्ता "मन्मना भवे" ति ते भागवताः, सर्वत्र भगवत्सम्बन्धाद् हीत्युक्तं, श्रात्मा भगवान्, "श्रञ्जः पुंसामविदुषा" मिति

कर्मभिक्तिज्ञानानां सहकारित्वं निषिद्धं, पुरुषो हि स्वतन्त्रः, प्रत्येकं ते भगवत्प्राष्ट्रयुपायाः, अत्रापि सर्वप्रसिद्धिरिति होत्युक्तं, विजातीयसहिताः प्रत्येकं त उपाया मार्गाः, "मनसैवानुद्रष्टव्यं" मितिज्ञानमार्गः, द्वितीयतृतीयौ स्पष्टौ, 'नम इति सदुपशिक्षां' कर्तव्यनिर्धारत्वेन भगवति साधारएां सर्वेषां, त एव प्रधानभूता मिलिता भगवद्धमी इतिविशेषः, स्वतन्त्रफलरूपत्वं तेषां वक्तुं वाक्याद्यन्तयोनिर्देशप्रतिनिर्देशौ, विद्धोति नात्र सन्देहः कर्तव्यः ॥३४॥

व्याख्या—दूसरे प्रश्न का उत्तर कहते हैं—भगवान् ने गीता में दो प्रकार के भगवद्धमं कहे हैं एक 'यत्करोषि' इत्यादि दो श्लोकों से ग्रीर दूसरा 'मन्मना भवे' श्लोकों में कहा हैं। इन दोनों धर्मों द्वारा मनुष्य को परम्परा से तथा साक्षात् भगवत्प्राप्ति रूप फल मिलता है। 'ग्रात्म—लब्धश्रुण्वन्ति' इन वचनों से दूसरों ने भी भागवतधर्म कहे हैं। भगवान् ने गीता में सकल मार्गों से शर्गमार्ग की सरलता बताने के लिये 'सर्वधमान् परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज' का उपदेश दिया है।

१ — जो खाना पीना ग्रादि कमं करता है वह मुक्ते ग्रर्पण कर यदि करेगा तो कमं बन्धन से छूट मुक्ते पाएगा।

२ - मेरे में मन लगा. मेरा भक्त बन, मुक्ते ही पूज मुक्ते ही प्रणाम कर इत्यादि करने से मुक्ते पाएगा।

३-सत्वगुण वृद्धि होकर।

४ - शीघ गुगावृद्धि बिना।

५ - सर्वधमं का त्याग कर केवल मेरी ही शरण ले।

इसलिये भगवान् ने काया, वागी और मन से इकट्ठे वा पृथक् साक्षात् भगवत्फल देने वाले वा भागवत्सम्बन्धी जो धर्म कहे हैं वे भागवतधर्म हैं। 'हि' पद से यह सूचित किया है कि इन धर्मों में सर्वत्र निश्चय से भगवान का सम्बन्ध है। 'ग्रात्मा' पद का ग्रर्थ यहाँ 'भगवान्' है। 'ग्रञ्जः पुंसामविदुषां' पिङ्क्त कहकर कर्म-भिक्त ग्रौर ज्ञान मार्ग के सहकार का निषेध किया है ग्रौर यह सूचित किया है, कि ये भागवत धर्म विद्वान् ग्रथवा ग्रनपढ़ दोनों को ज्ञीघ्र भगवत्प्राप्ति कराता हैं। प्रपत्तिवाला पुरुष स्वतन्त्र है किसी ग्रन्य साधन का किङ्कर नहीं बनता है। भागवत धर्म मात्र भगवत्प्राप्ति के उषाय हैं इस विषय की सर्वत्र प्रसिद्धि है। इसकी सूचनार्थ दूसरा 'हि' पद दिया है।

सर्व प्रकार के प्रत्येक भागवत धर्म ही फलतः मुख्य भगवत्प्राप्ति के उपाय हैं, शेष वर्णाश्रम धर्म तथा 'मनसैवानुद्रष्टव्यः' ग्रादि में कहो हुग्रा ज्ञानमार्ग वा कर्म भक्ति भी भागवतधर्म के साहचर्य से उपाय बन जाते हैं, इस में संशय नहीं है ॥३४॥

म्राभास--सर्वमागिक्षयोत्कर्षं वक्तुं प्रवाहमयिदयोबिधकत्वाभावमाह,

ग्राभासार्थ—ये भागवतधर्म सब से उत्कृष्ट हैं, ग्रतः प्रवाह ग्रौर मर्यादा मार्ग इन में बाधक नहीं हो सकते हैं-जिसका वर्णन 'यानास्थाय' क्लोक में करते हैं।

#### क्लोक—यानास्थाय नरो राजन् न प्रमाद्येत कहिचित्। धावन् निमील्य वा नेत्रे न स्खलेन् न पतेदिह ॥३४॥

इलोकार्थ—हे राजन् ! जिस जीव ने इन भागवत धर्मों से पूर्ण हढ़ श्रास्था की है, वह कभी भी प्रवाह वा मर्यादा के कारण भूल नहीं करता है । जिससे वह इस भगवदीय मार्ग पर ग्राँखें बन्द कर दौड़ता हुग्रा जाता है तो भी उसका स्खलन वा पतन नहीं होता है। ग्रर्थात् भगवत्प्राप्ति में किसी प्रकार की बाधा नहीं ग्राती है। वह शीघ्र भगवत्प्राप्ति कर लेता है।।३४।।

मुबोधिनी—तेषामास्थितिः कायवाङ्मनसां तदीयत्वं, लोके हि बहवः प्रमादाः सम्भवन्ति कालविशेषेगा च, राज्ञां चायमनुभवो मनुष्याधि-कारकश्च दण्ड इति, प्रवाहे बाधाभावमुक्तवा मर्यादायामप्याह धावित्रिति, शीघ्रमुद्देश्यदेशगमनं धावनं मध्ये मध्ये क्रियोह्रङ्घनं वा, शास्त्रगुरू

श्रुतिसमृती वा नेत्रे, स्खलनं गतिकरणस्य विघातः, प नमवयविनः, इहेति धर्मेषु समवालु-काभूमिवत्, त्वरायां साधनपरित्यागे शास्त्र— गुरूल्लङ्काने कलविलम्बः फलाभावो वा न भवतीत्यर्थः ॥३५॥

च्याख्या—जब जीव को भागवत धर्मों में पूर्ण स्थिति हो जाती है, अर्थात् काया, वाणी और मन से भगवान् का बन जाता है, तब लोक में जो जो काल विशेष से भी प्रमाद होते हैं, जिनका राजाओं को तो अनुभव है ही, और मनुष्य का अधिकार दण्ड ही है। ये प्रतिबन्ध उस भगवदीय को बाधक नहीं बनते हैं, इस प्रकार प्रवाइ मार्ग में बाधा का अभाव कह कर, अब मर्यादा मार्ग में भी बाधा का ग्रभाव दिखाते हैं, जब वह भागवत भगवदीय स्वधर्म में मस्त बन शीघ्रातिशीघ्र भगवान को प्राप्ति के लिये दौड़ता हुग्रा जाता है तब वह जाते हुए क्रिया का भी यदि उलङ्कन कर जाता है तो भी उसका स्खलन व पतन नहीं होता है। जिस से भगवत्प्राप्ति में रुकावट नहीं ग्राती है। उस प्रेमावेश में जब ग्रांखें मूँद जाने से शास्त्र, गुरु ग्रादि की ग्राज्ञा को भी नहीं देखता है उसका भी उल्लङ्कन कर चला ही जाता है तब भी वह भगवत्प्राप्ति कर ही लेता है। मध्म में उसका स्खलन (रुकावट) व पतन (भगवत्प्राप्ति न होना) नहीं होता हैं, ग्रौर न उसके शरीर को किसी प्रकार की चोट ग्राती है, मानो वह बालु का जैसे कोमल पथ पर चल रहा है-इत्यादि कारणों से भगवत् धर्म सर्व धर्मों से उत्कृष्ट (श्रेष्ठ) हैं।।३५।।

ग्राभास—एवं क्लोकद्वयेन मुख्या भागवता धर्मा उक्ताः प्रथमानाह (कृपायुक्ताधि-कारिएा। पूर्वं कर्त्तव्यानित्यर्थः) क्लोकत्रयेए। कायेनेत्यादिना,

श्राभासार्थ—ऊपर के दो श्लोकों में मुख्य भागवत धर्म कहे। ग्रब तीन श्लोकों से भगवदीयों को जो कुछ पहले करना चाहिये उसको कहते हैं।

क्लोक—कायेन वाचा मनसेन्द्रियैर्वा हुद्ध्यात्मना वानुसृतस्वभावात् । करोति यद्यत् सकलं परस्मै नारायगायेति समर्थयेत् तत् ॥३६॥

इलोकार्थ—जीव काया, वाणी, मन ग्रौर इन्द्रियों से जो जो स्वभावान्सार लौकिक वैदिक कर्म करता है उन सब को नारायण भगवान् को ही ग्रर्पण करना चाहिये ॥३६॥

सुबोधिनी-'यत् करोषी' त्यत्र लौकिकं कर्तृ त्वभोक्तृत्वे होमदाने पूर्वकाण्डेकर्तव्ये तपश्चोत्तर
काण्डस्थमिति लोकवेदयोः समर्पर्णमुक्तं, ततश्च
केवलस्य समर्पर्णस्य सुखं दुःखाभावः फलं
चोक्तं, त्यागयोगसहितस्य मोक्षद्वारा स्वप्नापिः
''सन्त्यासयोगयुक्तात्मे''ति तथा चात्मिनवेदिनो
विशेषेरा वदति "प्रपन्नमि''ति प्रश्ने वचनात्,
ग्रात्मिनवेदन ययेवं तहि निरर्थक उपदेश इत्यत
ग्राहुरात्मेत्यादि तथा च तदर्थमयमुपदेश इति न
वैयर्थ्यमित्यर्थः एव सर्वस्य समर्पर्रोपि पूर्वस्यभावानुवृत्त्यां भगवन्तमात्मिनवेदनं च विस्मृत्य
लौकिककर्वृत्वेन करोति तस्यैव समर्पर्रामितिविशेषः, सन्त्यासण्डदोक्तः स भगवद्भजनार्थं इति

सन्त्यासस्थाने भक्तिरुक्ता, कार्यसमपं एां भक्तियोंगरचेति रलोकत्रयेगा निरूप्यते, ग्राद्यमाह, ज्ञानप्राधान्येन क्रियाप्राधान्येन वा कारणां तत्र कायवाङ्मनोभिरिन्द्रियेरचेतिक्रिया, बुद्धिस्वरूपेगेति
ज्ञानं, "ज्ञात्वाज्ञात्वा वा" कारणां यद्यदितिकरणो
पृथक्तवं ससमपं शो ह्यं कत्वं, विहितनिषिद्धानां
लौकिकालौकिकानां च कृतानि तुभ्यं समपं यामीति
न किन्तु तुभ्यमेव कृतानीति, स्वभावात् भिन्नतया
कृतमपीत्येवं समपं येत् (एवं सित स्वाभाविकमसमपितं सद् दोषावहं भविष्यतीति तस्यापि
भगवदर्थत्वं यथा भवित तथा कृत्यर्थं प्रभुचरणैः
स्वतन्त्रव्याख्या नमस्य कृतिमिति न विरोधगन्ध
इति बोध्यम् । ) ॥३६॥

व्याख्या—गीता के 'यह रोगि' इलोक में लौकिक कर्ता एवं भोक्तापन ग्रादि कर्म तथा वेद के पूव काण्ड में कहे हुए होम दान ग्रादि एवं उत्तर काण्ड में कहे हुए तप ग्रादि कर्त्त व्य ये सब लौकिक वैदिक कर्म परमात्मा को ग्रयंगा करने चाहिये, इस प्रकार केवल समर्पंग करने से सुख की प्राप्ति तथा दु;ख का ग्रभाव फल मिलता हैं।

'सन्त्यासयोगयुक्तात्मा' इस उक्ति अनुसार त्याग एवं योग सहित अर्पण कर जिसने भगवान् में अपनी आत्मा को जोड़ दिया है, उसको मोक्ष द्वारा भगवत्प्राप्ति रूप फल मिलता है।

दूसर प्रकार का जीव, जो 'प्रपन्न' (शरगागत) होकर ग्रात्म निवेदन करता है उसको भगवान् ग्रानी ग्रात्मा भी ग्रपंग करते हैं, दोनों में इतनी तारतम्यता (भेद) है, ग्रतः प्रपन्न बन ग्रात्म निवेदन करना विशेष है। प्रपति (शरगागित) पूर्वक ग्रात्म निवेदन करने वाला काया, वागी, मन इन्द्रिय वृद्धि एवं स्वभाव में अपना सर्वस्व भगवान् को अपंगा कर देता है। फिर भी यदि स्वभाव प्रवल होने से वह जीव भगवान् तथा कृत समर्पण को भूल जाता है ग्रौर लौकिक प्रकार से कर्म करने लगता है तो भी उस को वह कर्म भगवदर्य ग करना चाहिये। जिस के करने से फिर किसी प्रकार की बाधा उपस्थित नहीं होती हैं। यह ही इसके लिए (प्रपन्न के लिये) विशेषता है। यह समर्पण त्याग रूप है। ग्रतः सन्यास के स्थान पर भक्ति कहीं है। १-कर्त्त व्य का भगवान् को समर्पण करना ३६ वें श्लोक में, २-भक्ति ३७ वें श्लोक में ग्रौर ३-योग तीन श्लोकों से ३८ वें श्लोक में निरूपरा किये हैं, जिसमें पहने कहते हैं कि जो कर्म, ज्ञान की प्राधान्यता से अथवा क्रिया की प्राधान्यता से किया जाता है, वे दोनों ही भगवान् को अर्पण करने चाहिये। क्रिया की प्रधानता वाले वे कर्म है जो काया, वागा, मन और इन्द्रियों से किये जाते हैं। ज्ञान प्रधान कर्म वे हैं जो बुद्धि पूर्वक ऐक्य भाव से किये जाते हैं। तीसरे कर्म करगा है, ग्रथित् जानकर वा न जानकर सारांश यह है कि करण (साधन) में पृथकता है। किन्तु समर्पण में एकत्व है। शास्त्र विहित कर्म वा शास्त्रनिषिद्ध कर्म और लौकिक अथवा अलौकिक कर्म आदि जो कुछ किये हैं वे आपको समर्पण करता हूं। इतना ही नहीं किन्तु ये सब मैंने ग्रापके लिये ही किये हैं। यद्यपि स्वभाव से भिन्न रूप से किये हैं तो भी ग्रापके लिये ही करने से ये सब कार्य भगवत्सम्बन्धी हो जाते हैं।।३६॥

## श्लोक—मयं द्वितीयाभिनिवेशतः स्यादीशादपेतस्य विपर्ययोस्मृतिः । तन्माययातो बुध ग्राभजेत् तं भक्त्यैकयेशं गुरुदेवतात्मा ॥३७॥

श्लोकार्थ--१-प्रभु से विमुख होना, २-भोगासिक्त ग्रौर द्वैतभाव होने से ३-भय। ये तीन दोष माया के कारण ही जीव में उत्पन्न होते हैं, जिनसे ग्रपने स्वरूप के ग्रज्ञान से ग्रपने को देह रूग समकता ग्रौर जगत् को ब्रह्म ग्रातिरिक्त ग्रन्य समकता एवं सबमें ग्रपना स्वामित्व स्थापन करना इत्यादि ग्रहन्ताममतात्मक संसार मग्न हो जाना, ये सब कार्य माया से हो होते हैं। उस माया से पार जाने के लिये बुद्धिमान को एकात्मक भक्ति से भगवान का भजन (सेवा) करना चाहिये, भजनोपदिष्ट गुरु को ईश्वर रूप जानना चाहिये।।३७॥

सुबोधनी—द्वितीयमाह, ''मामेव ये प्रपद्यन्त'' इतिवचना 'देवकारेण सर्वेषा' मन्येषा 'मनुपायत्व-माह , मायामोहेनास्मृतिः, ग्रतो देहोहमस्मीति-विपर्ययः, सर्वस्य हेतुर्मु लभूत ईशादपेतन्वं, तदिष सृष्टिमीयया पुनर्मायया भोगाभिनिवेशेन भयं, एवं दोषत्रयजनकमायानिराकरणायासमन्तान् तमेव

भजेद् "भक्त्यैव तृष्टिमभ्येती" तिवचनात्, ईशो ह्यनन्यतयैव सन्तुष्यिति, नन्वनन्यता न सम्भविति स्नेहस्य त्रिनिष्ठत्वादत ग्राह गुरुदेवते ग्रात्मा यस्येति, परमप्रेमार्थं चैतदुक्तं, भवतेश्चिन्तामिण-वद् बहुसाधकत्वान् न काचिच् चिन्ता ॥३७॥

च्याख्या — भागवतधर्म में भगवदीयों का दूसरा कर्त व्य क्या है ? जिसका वर्णन करते हैं जिस माया ने जीव को भ्रमित किया है उस माया से छूटने के लिये भगवान के शरण जाने के सिवाय ग्रन्य कोई उपाय नहीं है। यों स्वयं भगवान ने गीता में 'मामेव ये प्रपद्यन्ते' श्लोक में कहा है। 'एव' पद से ग्रन्य उपाय ही नहीं, यह स्पष्टता भी करदी है। स्वरूप व भगविद्वस्मृति माया द्वारा उत्पन्न मोह से हुई है। इससे 'मैं देह हूं' ऐसी विपरीत बुद्धि हो गई है। इस सब का मूल कारण प्रभु से बिद्धुइना ही है, वह भी माया से हुग्रा है फिर माया से भोगों में ग्रासक्ति हुई जिससे भय उत्पन्न हो जाता है। इस प्रकार उत्पन्न भयों से भी तो छूटने के लिये पूर्णरीति से उस परमात्मा की शरण लेकर उसका ही भजन करें; जिसकी माया ने जीव को यों भटकाया है। भक्ति से ही भगवान् प्रसन्न होते हैं। जीव ग्रनन्यता से ही उस परमात्मा को प्रसन्न कर सकता है। ग्रनन्यता हो नहीं सकती है, क्योंकि स्तेह तीन पदार्थों में रहता है इस कारण से कहते हैं कि 'गुष्टदेवतात्मा' उपदेष्ठा गुरु ही मेरा ग्राराध्यदेव है, तथा ग्रात्म स्वरूप है। इस प्रकार गुरु भगवान एवं ग्रात्मा में एकीभाव करने से ग्रनन्यता सिद्ध हो जाती हैं। जिससे माया मिटकर, फल प्राति होती है। 'भक्ति' चिन्तामिण रूप होने से सर्व प्रकार से कार्य (फल) सिद्ध करने वाली है, ग्रतः किसी प्रकार की चिन्ता नहीं करनी चाहिये।।३०।।

#### रलोक-म्य्रविद्यमानोप्यवभाति हि द्वयो ध्यातुधिया स्वप्नमनोरथौ यथा । तत् कर्म सङ्कल्पविकल्पकं मनो बुधो निरुन्ध्यादभयं ततः स्यात् ॥३८॥

श्लोकार्थ—माया के कारण देह गृह ग्रादि ये जो ग्रात्मभांव (ग्रपनापन) हो रहा है जिससे ग्रहन्ता ममता की उत्पत्ति होने से संसार।सिक्त होती है, वह संसार।सिक्त संसार विद्यमान न होने से मृषा (भूठा) है तो भी सत्य समभा जाता है, सो क्यों ? जिस शङ्का का निवारण 'ब्चार्नुधिया स्वप्न मनोरथौ यथा' पङ्कृति से किया है कि जैसे ध्यान कर्त्ता की बुद्धि से ग्रविद्यमान स्वप्न ग्रौर मनोरथों के पदार्थ भी सत्य दीकते हैं वंसे ये भी सत्य दिखते हें यह कर्म सङ्कृत्प विकल्पात्मक मन का है ग्रथित् मन ही ग्रविद्यमान को सत्यवत् दिखलाता है ग्रतः उस मन का निरोध करना चाहिये मनके निरोध से ही ग्रभय प्राप्ति होती है यही 'योग' है ॥३८॥

सुबोधिनी—तृतीयमाह, 'सर्वानर्थमूलं मन' इतियोगशास्त्रं तत्र हि द्वैतप्रपञ्चो मिथ्याभूत एव सवासनमनसा जन्यते, यथा योगजधर्मसहिते मनसि सिद्धयः स्फुरन्ति वासनासहिते द्वयः स्वप्नमनोरथाविष तन्मते वासनया भवतः, न च तावन्मात्रं मनसः किन्तु सङ्गुल्पयति कर्म विकल्प-

यति च कर्मणः स्वरूपभेदान् जनयति, श्रापाततः सुयजनकत्वेपि दोषद्वयं ज्ञात्वा मनो निरुन्ध्यादेव, एवं त्रयाणां समुदायेभयं स्यात् ततो भगवत्प्राप्तिः स्यादित्यथंः, "विमुक्तो मामुपेष्यसी" तिवचनात्, श्रयमन्यः प्रथमपक्षस्यैव 'मन्य' इत्यस्य विकल्परूप इति केचित् साधारण इत्यन्ये ॥३६॥

व्याख्या—(जब कि भेद दीख रहा है तब ग्रभेददृष्टि से भजन कैसे होगा ? इस शङ्का के निवारणार्थ ही 'योग' शास्त्र कहा है) 'सर्वानर्थभूलं मनः' योग शास्त्र कहता है कि सब ग्रनर्थों का मूल मन है, ग्रतः इस (मन) का निरोध करना चाहिये उस (मन) द्वारा 'भूठा भी द्वंत प्रपञ्च (ग्रहन्ता—ममतात्मक संसार) सत्य दीखता है, मन में रही हुई वासना ही उसको उत्पन्न करती है, जिसको दृष्टान्त देकर समभाते हैं। कि जैसे योग से उत्पन्न धर्मों वाले मन में सिद्धियां फलीभूत होती हैं, वैसे ही वासनावाले मन में द्वंत प्रपञ्च फलित होता है, जिससे ग्रविद्यमान पदार्थों को भी स्वप्न एवं मनोरथों द्वारा सत्य समभता है न केवल मन का इतना ही कार्य है, किन्तु कर्मों के ग्रनेक सङ्कल्प विकल्प करता है तथा कर्म के ग्रनेक स्बरूप भेद बनाता है, वे कर्म सब तरह सुखजनक होते हुए भी दो दोषवाले होते हैं, ग्रविद्यमानता के कारण सत्य सुखदाता नहीं, ग्रतः दो दोष जानकर मन का निग्रह करना चाहिये, ग्रन्थथा (नहीं तो) इन तीनों के मिल जाने से भय उत्पन्न होगा, इसलिये जब इन से विमुक्ति प्राप्त की जाएगी, तब भगवत्प्राप्ति होगी जैसा कि कहा है 'विमुक्तो मामुपेंड्यसि' यहाँ कहा हुग्रा 'योग' में मानता हूँ। किव योगेश्वरोंपदिष्ट प्रथम पक्ष का यह विकल्प है, यों किन्ही ग्राचार्यों का मत है तथा ग्रन्थों का मत है कि यह साधारण उपाय है ॥३६॥

ग्राभास-- एवं प्रकारद्वयेन भगवद्धर्मान् निरूप्य मार्गत्रयानुकल्परूपं स्वतन्त्रपक्षमाह शुण्वन्नित्यादि,

ग्राभासार्थ—दो प्रकार से भागवत धर्मीं का निरूपए। कर, ज्ञान, कर्म एवं वैराग्य न बन सके तो उनके बदले में सरल रीति से जो बन सके वह भगवन्नाम कीर्त्तन का पक्ष हैं।

क्लोक—श्रुण्वन् सुभद्रारिंग रथाङ्गपारोर्जन्मानि कर्मारिंग च यानि लोके । गीतानि नामानि तदर्थकानि गायन् विलज्जो विचरेदसङ्गः ॥३६॥

श्लोकार्थ—सुदर्शन चक्रधारी भगवान् के प्राकट्च तथा कौतुकवाले चरित्रों का श्रवण करते हुए श्रौर लोक में जो भगवत्सम्बन्धी गीत (भाषा में भक्तों द्वारा कहे हुए चरित्र) तथा नाम लज्जा त्याग कर गाते हुए श्रसङ्ग ही विचरण करे ॥३६॥

सुबोधिनी पञ्चिभर्मु ख्यपक्षाणामधिकारा-भावे कारणासम्वाज् ज्ञानकर्मणोर्ब्राह्मणमात्र-विषयत्वाद् भक्ते रिप बहुसाधनत्वात् सर्वेषां शरीरमात्रसाध्योयमुत्तमः पक्ष इति 'नामान्यनन-तस्ये' त्यत्र प्रतिपादितमस्माभिः, तदत्र स्वरूपं तस्य धर्मस्यादावाह, ग्रादौ गृहान्निर्गतश्चित्तपरि-तोषार्थं रसोत्पादनार्थं च सुशु भद्राणि कौतुक-प्रधानानि, तथा क्रियमाणे न कृतश्चिद् भयं भवतीति ज्ञापयति रथाङ्गपागिरिति, सर्गादीनां ज्ञानिविमिश्रत्व एव जन्मकर्मत्वाच् छुद्धावतारस्य सर्वजनीनत्वाद् यानि लोक इत्युक्तं, यानि लोक इत्युक्तरत्रापि सम्बध्यते, तदर्थकानीत्यौत्पित्तिक-सम्बन्धाभावादुक्तं, लज्जाभावः प्रधानसमाने सङ्गाभावश्च श्रङ्को, परिश्रमणदशायां यत्रं व भगवत्कथा तच्छुत्वा निर्लेक्को लौकिकगीतानि गायन्नसङ्को विचरेदित्यर्थः ॥३६॥

व्याख्या—ऊपर कहे हुए मुख्य पक्षों का ग्रधिकार न होने से एवं उन साधनों को करने की शक्ति न होने से, ज्ञान ग्रीर कर्म करने का ग्रधिकार केवल ब्राह्मणों को है। भक्ति सिद्ध करने के लिये बहुत साधनों की ग्रपेक्षा (जरूरत) है, ग्रतः सब मनुष्य केवल शरीर से ही कर सके ऐसा यह 'हरि कीर्त्त न ही उत्तम पक्ष है, यों हमने (श्री वल्लभाचार्यजी ने) 'नामान्यनन्तस्य' इस श्लोक की व्याख्या में प्रतिपादन किया है। उस धर्म का यहाँ पहले स्वरूप कहा जाता है।

पहले गृह से निकलते ही चित्त के सन्तोष के लिये ग्रौर रस उत्पन्न करने के लिये कौतुक उत्पन्न करनेवाले चक्रधारी भगवान् के नाम ग्रौर चित्र श्रवण करते हुए गीत गाते हुए जो लज्जा त्याग परिभ्रमण करता है, उसको कहीं से भी भय नहीं होता है, कारण कि, यहाँ भगवान् का नाम इसलिये सुदर्शन चक्रवारो दिया है क्योंकि सुदर्शन ग्रभय दाता है। यह सर्व ब्रह्मात्मक है ग्रर्थात् ब्रह्म ही जगत् रूप हुग्रा है, ऐसी बुद्धि तब उत्पन्न होती है जब श्रौतज्ञान ग्रर्थात् श्रृतियों द्वारा प्रतिपादित शुद्धाद्वैत सिद्धान्त का पूर्ण ज्ञान हो जाय। ऐसे ग्रधिकार के ग्रभाव में ही लोक में महानुभावों द्वारा गाये हुए भगवान् के नाम गुण एवं फल चरित्र का श्रवण एवं गान करते हुऐ निर्लज्ज बन ग्रसङ्ग हो विचरण करना चाहिये, जहाँ भगवद्गुणानुवाद नाम कीर्त्त न होता हो वहाँ बैठकर सप्रेम श्रवण करना तथा कीर्तनादि करना यह ही सरल सहज उत्तम पक्ष सर्व साधारण जनों के लिये है ॥३६॥

श्लोक—एवंव्रतः स्विप्रयनामकीर्त्या जातानुरागो द्रुतिचत्त उच्चैः । हसत्यथो रोदिति रौति गायत्युन्मादवन् नृत्यति लोकबाह्यः ॥४०॥

श्लोकार्थ—भक्त लोक लज्जा का त्याग कर जब इस श्लोक में कहे हुए पांच प्रकार के व्रतों को धारण करता हुम्रा ग्रपने प्रीतम प्रभु के कीर्त्तन द्वारा भगवान का ग्रनुरागी होने से कभी उसका चित्त द्रवीभूत हो जाता है, जिस से कभी वह जोर जोर से हंसने लगता है, कभी भगवद किरह के कारण रोता है, ग्रौर वियोग से विशेष व्याकुल होने पर चीखें मारता है तथा डुस्कियाँ खाता है ग्रथवा उन्मत्तवत् (पागल की तरह) भगवद्गुण गान करता है ग्रौर नाचता है इस प्रकार वह प्रेमी प्रेमावेश में प्रकृति का उल्लङ्कन करता है ॥४०॥ सुबोधिनो—एवमनुकल्पस्य स्वरूपमुक्त्वा द्रवणान्यान्तराणि बहिः तस्य कार्यमाह, श्रष्टधर्मैः प्रकृत्युल्लङ्घनं भवतीति श्रन्यापेक्षया रोदनं बहुव लोकबाह्य इति प्रवाहोल्लङ्घनं फलं, पञ्चानां वत-त्वेनैकस्याप्यपरित्यागः प्रत्यहं सङ्कल्पानुरागिचत्त— लोकानुकरणाय ॥४०॥

द्रवणान्यान्तराणि बहिः पञ्च कार्याणि कुर्वन्ति, ग्रन्यापेक्षया रोदनं बहुकालिमिति भिन्नः प्रक्रमः, ग्रपस्मारे हास्यमिवोन्मादे नृत्यं सर्वथा लोकानुकरणाय ॥४०॥

व्याख्या—इसी तरह अनुकल्प का स्वरूप कह कर अब उस का कार्य कहते हैं-भक्त को आठ धर्मों के पालन से प्रकृति का लङ्घन हिंप फल मिलता हैं, आठ धर्मों में सङ्कल्प, अनुराग और चित्त द्रवरण ये तीन आन्तर (अन्दर के) धर्म हैं एवं शेष ५, हॅसना, रोना, चीसें मारना या डुस्की खाना उन्माद में आकर गाना और नाचना बाह्य (बाहर के) धर्म हैं, इत्यादि से वह भक्त लोक बाह्य हो जाता है। यह सब वह भक्त प्रेमावेश में आकर करता है, कि दम्भ (कपट) से करता है। इस कारण से ही वह पात्रों को प्रतिदिन व्रत रूप से करता है जिससे एक का भी त्याग कभी नहीं करता है।।४०।।

## क्लोक-- खं वायुर्माग्न सिललं महीं च ज्योतीिष सत्त्वानि दिशो द्रुमादीन्। सरित्समुद्रांश्च हरेः शरीरं यत् किञ्च भूतं प्रशमेदनन्यः ॥४१॥

श्लोकार्थ—(उपरोक्त ग्राठ प्रकार के भागवत धर्म पालन करते हुए भक्त, जब प्रकृति का ग्रतिक्रमण कर लोक बाह्य हो जाता हैं ग्रर्थात् लोक की परवाह न कर भगवत्त्रेम में निरत रहता है, ग्रौर जब उसे ज्ञान एवं भक्ति दोनों ही सिद्ध हो जाते हैं उस समय भक्त की जो दशा होती है उसका वर्णन इस क्लोक में करते हैं) ग्राकाश, वायु, ग्रान्न, जल, पृथ्वी, नक्षत्र तारागण, तेज प्राणीमात्र, दिशाएं, वृक्ष, नदी, समुद्र एवं ग्रन्य जो कुछ उत्पन्न हुग्रा है वह समस्त लीलाधर भगवान् का ग्रपने लीलार्थ रचा हुग्रा शरीर ही है। उससे पृथक नहीं है, यों जानकर भक्त सब को ग्रात्म रूप समक्त प्रणाम करे (करता है)।।४१।।

सुवोधिनो—एवं कमगा लोकपरित्यागे ज्ञान-भक्ती तस्यैकहेलया निरूपयति, महाभूतानि द्यावा-पृथिव्योः स्थितादिशश्चतुर्विधभूतानि नदीः समुद्राञ्चकारात् पर्वताः, एते हि गोविन्दस्य शरीरं

ब्रह्माण्डं वा समुदितं यत् किश्व भूतिमत्यनुक्त-सङ्ग्रहो हेतुर्वा, भगवतः प्रादुर्भू तं तह्णीलार्थमात्मानं चापृथक्कृत्य प्ररामेत् ॥४१॥

व्याख्या—इसी तरह भागवत धर्म के पालन करते हुए जब भक्त लोक का परित्याग कर देता हैं तब उस (भक्त) को भक्ति तथा ज्ञान स्वतः साथ में ही सिद्ध हो जाते हैं जिसका निरूपण करते हैं। महाभूत, पृथ्वी तथा स्राकाश उनमें स्थित नक्षत्र तारे एवं दिशाएं चार प्रकार के भूत (प्राणी)

१-लोक बाह्य-प्रकृति का उल्लघंन ग्रर्थात् भक्त लोक की निन्दा ग्रीर यश की परवाह नहीं करता है.

निदयाँ, समुद्र और पर्वत सह समस्त गोविन्द भगवान् का शरीर है, जिसको ब्रह्माण्ड कहते हैं, तथा जो कुछ उत्पन्न कहा हुआ है अथवा जो कुछ नहीं कहा हुआ है वह सर्व प्राणी मात्र भगवल्लीलार्ध प्रभु से प्रकट हुए हैं, यों ह्रदय में निश्चय कर और सब को अपनी आत्मा से पृथक् न समक उनको प्रणाम करे सारांश यह है कि ऐसे भक्त को अभेद सिद्ध हो जाता है ॥४१॥

क्लोक—भृक्तिः परेशानुभवो विरक्तिरन्यत्र चैष त्रिक एककालः । प्रवासन् प्रथाश्रतः स्युस्तुष्टिः पुष्टिः क्षुदपायोनुघासम् ॥४२॥

इलोकार्थ—प्रेम लक्षणा, पराभक्ति, प्रभु का अनुभव तथा ज्ञान ये तीन ही शरणागत को साथ में प्राप्त होते हैं जैसे स्निग्ध भोजन करनेवाले को प्रत्येक प्राप्त सै प्रसन्नता, पोषणा, क्षुधा की निवृत्ति साथ में होती हैं ॥४२॥

मुबिधनी एवं "शृण्वित्रं" त्यादिना मनः पर्यन्तं मार्गत्रयानुकल्प इति भक्तिज्ञानवैराग्यािण फलानि, कर्मणः फलं वैराग्यं, तानि क्रमेण भवितुं नार्हन्त्येकसाधनत्वाद् युगपच्च लोके जायमानं न दृष्टमिति प्रथमं त्रयागामेकदोत्पति

लोकदृष्टान्तेन साधयति, भक्तः परा प्रेमलक्षराा, ईशानुभवो "मामभिजानाति" "यावानि" त्यादि, गोविन्दव्यतिरिक्ते विरक्तिः, स्वादिष्ठसघृतान्न-भोजने त्रयमेकदा भवति परमकाष्ठां च प्राप्र्यतीत्य-नुघासमित्युक्तम् ॥४२॥

व्याख्या—'एवं श्रृण्वन्' क्लोक में मनः पर्यन्त अनुकल्प से भक्ति, ज्ञान, और वैराग्य फल कहे। कर्म का फल वैराग्य कहा है। एक ही साधन होने से वे क्रम से हो नहीं सकते, साथ में हुए यों लोक में कहीं भी देखने में नहीं आया है, इसलिये प्रथम तीनों की साथ में उत्पत्ति लौकिक हष्टान्त देकर सिद्ध करते हैं। (१) पराभक्ति अर्थात् प्रेम लक्ष्मणा भक्ति (२) 'इज्ञानुभव' प्रभु का अनुभव, ज्यों 'मामभिजानाति' 'यावानि' गीता के क्लोक में कहा हुआ हैं (३) परमात्मा के अतिरिक्त पदार्थ में वैराग्य, ये तीन ही शरण गये भक्त को वैसे साथ में सिद्ध हो जाते हैं जैसे धृत मिश्रित स्निग्ध भोजन करने वाले को प्रत्येक ग्रास लेने से प्रसन्नता, पोषण और क्षुधा की निवृति ये तीन साथ में होते हैं।।४२।।

क्लोकं —इत्यच्युताङ्घि भजतोनुदृत्या भक्तिवरिक्तभंगवत्प्रबोधः। भवन्ति वै भागवास्य राजन् ततः परा शान्तिमुपैति साक्षात्।।४३॥

श्लोकार्थ—राजन् ! इस प्रकार सतत भावपूर्वक ग्रच्युत भगवान् के चरण कमले का सेवन करनेवाला भक्त, निश्चय से भक्ति, वराग्य ग्रौर भगवत्स्वरूप का ज्ञान प्राप्त करता है, जिससे वह साक्षात् शांति को पाता है ॥४३॥

१—(१) जरायुज् (२) ग्रंडज (३) स्वेदज ग्रीर ४) उद्भिज ग्रर्थात् (१ गर्भ २) ग्रंडे (३) पसीने ग्रीर (४) जल से पैदा होने वाले प्राशी जैसे (१) मनुष्य (२) कबुतर (३) जूएँ (४) मछली

मुबोधिनी दूषणं परिहृत्य फलमाह, सर्वक-मंसु मङ्गलाचरणमिवानुवृत्त्याच्युताङ्घ्रिभजनं जगन्नाथादिस्थानेषु मध्ये मध्ये कर्त्तव्यं, एवमपि फलोपकार्यङ्गान्तरमाह, एवमपि क्रियमाणः स यदि भागवतो भवेत् 'तस्यापत्य' मिति भगवता ह्यात्मार्थमुत्पादिश्चे द् भगवतः स्थानेषु परमशुद्ध-सत्त्वरूपां शान्ति केवलब्रह्मानन्दानुभवस्थानं तद् योगिन एव जानन्ति साक्षात् स्वयमेव तत् स्थानं प्रविश्वतीति फलम् ॥४३॥

व्याख्या विषया का परिहार कर फल कहते हैं - जैसे सर्व कर्म में बार बार मङ्गलाचरण किया जाता है वैसे ही जगन्नाथ ग्रादि स्थानों में बीच बीच में यानि बार बार ग्रच्युत भगवान के चरण कमलों का भजन सेवन करना चाहिये। यह भी फल की उत्पत्ति दशा में फल का उपकार करने वाला दूसरा ग्रङ्ग है, यों करते हुए भी जब वह भगवद्भक्त भगवान की सन्तान बन जावे भगवान ने मुक्ते ग्रपनी सेवा के लिये जन्म दिया है ऐसे भाववाला हो जावे तब भगवान के स्थानों से निचास कर शुद्ध सत्वरूप परम शांति (केवल ब्रह्मानन्दानुभव रूप शांति) को पाता है। उस शांति के स्थान को योगीजन ही जानते हैं साक्षात स्वयं ही उस स्थान में प्रवेश करते हैं यह फल है।।४३॥

राजीवाच क्लोक — ग्रथ भागवतं बूत यद्धभी याहको नृगाम्। यथा चरित यद् बूते यैलिङ्ग भगवित्रयः।।४४।।

श्लोकार्थ—राजा निमि कहने लगा कि ग्रब भगवद्भक्त सम्बन्धी सब कहिये, उनके (भगवद्भक्तों के) जो ग्रीर जैसे धर्म हो, एवं स्वभाव ग्राचार विचार हो किस प्रकार वह बोलता है, वह ऐसे कौन से चिन्ह (तिलकादि) तथा वस्त्रधारण करता है, जिनसे भगवान को प्यारा लगता है।।४४।।

मुबोधिनो —भागवतत्वं ब्राह्मएगवत् सर्वोप-योगि, तत्र यथा ब्राह्मएगिवशेषाः कर्मविशेष उपयुज्यन्त एवमत्राप्यनुकल्पेकीदृश उपयुज्यत इति स्वतन्त्रत्या च प्च्छति, धर्मोपयोगार्थमपि भागवतैः सह भगवद्धमा उत्तमस्य कर्तव्या इत्य-ध्यायार्थः फलिष्यत्यतो भागवतं पृच्छति भगवत्सेवकानां मध्ये स्थितो निःसन्दिग्धः, मनुष्याएगां मध्ये स्थितस्य लक्षर्णं वक्तव्यं, धर्माः सन्ध्यावन्दनादय इव शमादय इव स्वरूपं, प्रवाहे च कथं स्थितिरित्याह, यथेति कायवाङमनोव्यापाराः पृष्टाः, लिङ्गः वेषस्तेन रुचेः परिज्ञानं,
प्रत्र प्रकृतोपयोगिलक्षराकथनपूर्वकमुत्तरं वक्तव्यं
तत्र प्रकृते त्रयागामनुकल्पत्वात् त्रिविधो भक्तोः
वक्तव्यः, भगवता हि स्वार्थं निमित्तवादेकं
फलमुखलक्ष्यां वक्तव्यं, तत्र सर्वे लोका नैकविधा
भवन्तीति सर्वत्र त्रैविध्यं वक्तव्यं, तत्र ज्ञानभक्तिकर्मगां त्रैविध्यं सर्वत्र हेतुरेकेन फललक्षगां
चैकेनेत्येकादशभिक्तरं वक्तव्यम् ॥४४॥

व्याख्या - भगवदीयत्व ब्राह्मण् की तरह सर्वोपयोगी है। उसमें जैसे विशेष ब्राह्मण्, विशेष-२ कार्यों में नियुक्त किये जाते हैं, वैसे यहाँ भी अनुकल्प में किस प्रकार का भगवदीय लगाया जाता है? यों स्वतंत्रता से पूछता है उत्तम पुरुष को चाहिये कि धर्म के उपयोगार्थ भगवदियों के साथ भगवद्धमें

mmmmmmm

का श्रवण कीर्त्त न पालन ग्रादि करे यों ग्रध्याय का ग्रर्थ फिलत होगा, इसिलये स्वतन्त्रता से यह विषय पूछता है भगवत्सेवकों के मध्य में स्थित होने से उस भक्त के सर्व संशय नष्ट हो जाते हैं साधारण मनुष्यों के मध्य में जो भक्त रहता हैं इसका भी लक्षण चाहिये जैसे साधारणों के सन्ध्या-वन्दन तथा शम-दमादि धर्म कहे जाते हैं वैसे भगवदीय के भी कहने चाहिये भगवद्भक्त का स्वरूप भी बताना चाहिये, प्रवाह में स्थित होकर वह सांसारिक कर्म कैसे करता है! 'यथा' पद से काया, वाणी ग्रौर मन व्यापार पूछा है ' 'लिङ्ग' पद से भक्त का वेष ग्रौर चिन्ह पूछे हैं जिनके धारण से यह सूचित होता है कि इसकी भगवद्धर्भ में रुचि (प्रेम) है, जिससे भगवान प्रसन्न होकर इस पर विशेष कृपा करते हैं।

यहाँ प्रकृति विषय के अनुरूप उत्तर कहना चाहिए, यहाँ तीनों (ज्ञान, कर्म और भिक्त) के अनुकल्प होने से भक्त भी तीन तरह के कहने चाहिये, ये भगवान् ने अपने स्वार्थ (सेवादि करने) के लिये उत्पन्न किये है, अतः इनका एक फलमुख लक्ष्मण हो कहना चाहिये। वहाँ सब लोग एक प्रकार के नहीं होते हैं, इसलिये सर्वत्र त्र विध्य (तीन प्रकार) कहना चाहिये ज्ञान, कर्म और भिक्त प्रत्येक के तीन प्रकार होने से नौ प्रकार होते हैं, उनका नौ श्लोकों से और एक श्लोक से फल तथा एक श्लोक से हेतु कहना चाहिये, यों ११ श्लोकों से उत्तर दीजिये। १४४।।

# हरिरुवाच-व्लोक-सर्वभूतेषु यः पश्येद् भगवद्भावमात्मनः। भूतानि भगवत्यात्मन्नेष भागवतोत्तमः॥४५॥

इलोकार्थ—हिर योगेइवर भगविदयों में उत्तम भगविदाय के लक्ष्मण कहते हैं—वह उत्तम भगविदाय है जो प्रथम ही सर्व पदार्थ मात्र में भगविद्धाव को देखते हैं ग्रौर भगवान् में सर्व पदार्थों का दर्शन करते हैं, यो उसको पहले ही ब्रह्म क्य भावना से भगवद् भेद स्फूर्ति होती है ॥४५॥

सुबोधिनी तत्र सर्वे वाचो विद्यारो भवन्तीति द्वितीयो हिरः हिरिराह, ज्ञानिमश्चेषूत्तम माह, पूर्वमेते जगत्प्रधानज्ञानिन इत्युक्तं, भगवतः सकाशादुत्पन्ने षु सर्वेष्वेव प्रयमतो जीवब्रह्मं क्यं विधायौडुलोमिव्युदासायश्चर्यादीन् स्थापित्वा रामानुजव्युदासाय प्रत्येकं बहुषु तद्धर्मानुसन्धानं सर्वत्र भवद्द्यंनायानुभवपर्यन्तं व्यापारादात्मन

इत्युक्तं, यद्यपि भगवाननन्तरस्तथाप्याधारा-धेयभावस्य प्रतीयमानत्वात् तन्निवृत्त्यर्थं विपरीतं वक्तव्यं ततश्च कालादीनां नियामकत्वाभावाद् विरोधपरिहारायात्माधारत्वं फलिष्यति, एवम-द्वयात्मदृढज्ञानी उत्तम इत्यर्थः, एतादृशस्यापि शान्तिसमवस्थानार्थं तथा कर्तव्यमितिभावः ॥४५॥

व्याख्या सब योगेश्वर वक्ता हैं, उनमें से दूसरे हरि योगेश्वरजी ज्ञान मिश्र भक्तों में उत्तम भगवदीय का लक्षरा कहते हैं-प्रथम ये जगत्प्रधान ज्ञानी हैं ग्रतः यों कहा, भगवान् से उत्पन्न सर्व पदार्थों में प्रथम ही जीव ब्रह्म की एकता का विधान कर, ग्रौडलोमि ग्राचार्य के मत का निराकरण किया ऐश्वर्यादि षड धर्मी की स्थापना से रामानुजाचार्य के मत का निराकरण किया, इस प्रकार पथक पृथक बहुत पदार्थ होते हुए भी प्रत्येक पदार्थ में भगवद्धर्म का अनुसन्धान करना, जिससे सर्वत्र ग्रनुभव पर्यन्त भगवान् के दर्शन का व्यापार होता रहता है इसीलिये 'ग्रात्मनः' पद दिया है यद्यपि भगवान् अनन्त हैं तो भी आधाराधेय भाव की प्रतीति होने से, उसकी निवृत्ति के लिये विपरीत कहना चाहिये, काल म्रादि नियामक नहीं हैं, विरोध परिहारार्थ म्रात्मा का म्राधारत्व फलेगा, इस प्रकार ऐक्यात्म दृढ़ ज्ञानी भागवत उत्तम है, ऐसे ऐक्यात्म दृढ़ ज्ञानी को भी सर्वत्र भगवद्भाव की हिंट तथा भगवन्नाम चरित्र ग्रवश्य कर्तव्य है-ग्रन्यथा उसके लिये भी शांति की स्थिति ग्रशक्य है ॥४४॥

#### इलोक-ईश्वरे तदधीनेषु बालिशेषु द्विषत्सु च। प्रेममैत्रीकृपोपेक्षा यः करोति स मध्यमः: ॥४६॥

श्लोकार्थ--जो भक्त ईश्वर में प्रेम, ईश्वराधीन भक्तों से मैत्री, स्रज्ञानी जीवों पर कृपा ग्रौर शत्र ग्रों की ग्रपेक्षा करता है वह भक्त, सर्व में सम भाव के ग्रभाव होने से मध्यम कोटि का है ॥४६॥

ज्ञानानि निरूपितानि, तत्र वैष्णवतन्त्रे ज्ञानकाण्डे एवायं भवत्, न, कृपोपेक्षयोनियतविषययोर्बा-ज्ञानं तातृशं पूर्वोक्तमृत्तमाधिकारिविषयत्वेन निरू- धकत्वात्, न वा भक्तिज्ञानयोः सहभावः, एकस्य पितं तत्र वोपासनाकाण्डे तरतमभावेन ज्ञानं निरू- भेदविरोधित्वादन्यस्य स्वरूपविरोधात्, न हि पितं, उपासनाविचारेगा तज् ज्ञानमुत्तमं तथापि ज्ञानपङ्कौ मध्यमत्वं भेद-सहकारित्वात् प्रकृते

सुबोधिनी-द्वितीयमाह, शास्त्र एव तरतमभावेन ज्ञानिमश्रस्य लक्ष्यत्वादनुकल्पार्थत्वाच्च, ननु भक्त भगवन्मार्गभक्तः कृपोपेक्षे कर्तुं शक्नोति, तस्मात् त र-तम भावज्ञानमेवैतदिति मध्यमो ज्ञानभक्तः॥४६॥

व्याख्या-ज्ञान मिश्रित भक्तों में जो द्वितीय कोटि (मध्यम ग्रधिकारी वाले ज्ञानी भक्त) का म्रधिकारी है, उस का इस क्लोक में वर्गन करते हैं-

शास्त्रों में ही ज्ञानों का वर्णन समान माव से नहीं हुन्ना है। वैष्णव तन्त्र में जहाँ ज्ञान काण्ड में पूर्व कहे हुए ज्ञान का वर्णन है, वह उत्तम ग्रधिकारी के लिये हैं ग्रौर वहाँ ही (वैष्णव तन्त्र में)

१ — ग्रौडुलोमि का मत है। जीव ब्रह्म का ऐक्य मोक्ष दशा में होता है न कि पहले, पहले तो जीव 'सच्चिन्मात्र' ग्रनादि सिद्ध है।

भागवत मत में तो यों नहीं है-इस वैष्णाव सिद्धान्त में सर्वदा ही सर्व से ब्रह्म की एकता हैं। लीलार्थ ही ऐच्घिटक भेद है, मत: ज्ञानी भक्त को तो लीलार्थ भेद ज्ञान के कारण सर्व दैव स्रभेद की स्फूर्ति होती है।

२ - रामानुजाचार्यंजी सर्व ग्रवस्था में वस्तु का चित् ग्रचित् शरीर मानते है । उनके निराकरण के लिए सर्व में ऐश्वयदिश्वमों का सदैव अनुसन्धान कहा है।

जहां उपासना काण्ड का विषय त्राता है वहाँ ज्ञान का वर्णन समभाव से नहीं किया है किन्तु वह ज्ञान तरतम भाव वाला होते हुए भो उपासना विचार से उत्तम माना है। यद्यपि ज्ञान पिक्त में उस को मध्यम कोटि का माना गया है कारण कि उस ज्ञान का भेद सहकारी है। प्रकृत विषय में ज्ञान मिश्र का लक्ष्य होने से अनुकल्पर्थपन के लिये होने से यहाँ ईश्वरानुभव करने के लिये यह उत्तम होते हुए भी ज्ञान पिक्त में मध्यम है।

ऐसे पुरुष को केवल भक्त नहीं कह सकते है, क्योंकि जो शुद्ध प्रेमी भक्त है वह किसी पर कृपा ग्रीर किसी की उपेक्षा नहीं कर सकता है वह सर्वत्र समभाव वाला होता है तथा भिक्त ज्ञान का सहभाव भी नहीं बन सकता है क्योंकि ज्ञान भेद का विरोधी है ग्रीर भिक्त स्वरूप की विरोधिनी है, इसलिये यह ज्ञान तरतम (नीचे) भाववाला ही है जिससे यह मध्यम ज्ञानी भक्त है।।४६।।

क्लोक—ग्रर्चायामेव हरये पूजां यः श्रद्धयेहते । न तद्भक्तेषु चान्येषु स सक्तः प्राकृतः स्मृतः ॥४७॥

श्लोकार्थ—जो मानव मूर्ति में ही केवल भगवान है अन्यत्र नहीं है यों जानकर मूर्ति की पूजा सेवा आदि करता है, भगवद्भ क एवं अन्य गौ विप्र आदि की पूजा सत्कार नहीं करता है, ऐसा भक्त हीन अधिकारी है ॥४७॥

मुबोधिनो — तृतीयम। ह, हीनिमत्यर्थः एकत्र भगवन्तं निश्चिन्ततया जानाति पूजाकरणात्, न चायं भिवतमार्गः; भक्तेषु भावाभावात् न वा पातिव्रत्यं, स्वर्गहर्योभेंदनिर्देशात्, न वा ज्ञानं,

ग्रन्थेषु भावाभावात, चकाराद् भक्ताभक्तयोस्तु-ल्यता, भेदनिर्देशादस्फुरणपक्षो निराकृतः ग्रत एकदेशे भगवज्ज्ञानात् प्राकृतो ज्ञानभक्त एव ॥४७॥

व्याख्या—इस श्लोक में तृतीय कोटि के हीन ज्ञानी भनत का वर्णन है वह हीनाधिकारी एक ही स्थान पर भगवान् है, यों जानकर निश्चिन्तता से वहाँ ही पूजा करता रहता है, इस प्रकार पूजा करना भिन्त मार्ग का सिद्धांत नहीं है ग्रतः जो यों करते हैं वे भिन्तमागाय भनत नहीं हैं क्योंकि उनका भगवद्भवतों में भगवद्भाव नहीं है उनमें पातिव्रत्य भी नहीं है क्योंकि वे मूर्ति ग्रौर भगवान् में भेद कर रहे हैं तथा उनमें सत्य ज्ञान भी नहीं हैं कारण कि वे ग्रन्य गो, ब्राह्मण ग्रादि पदार्थ मात्र में भगवद्भाव नहीं रखते हैं ग्रौर 'च' पद से यह बताया है कि जैसे भक्त को जानता है वैसे ही ग्रभक्त को जानता है जिससे इसके भक्तपन में बाधा पड़ती है। पूजादि में भेद के निर्देश से ग्रस्कुरण पक्ष का निराकरण किया है, सारांश यह है कि ऐसे पुरुष को एक देश में ही भगवान् है ऐसा ज्ञान होने से प्राकृत (हीन) ज्ञान कहा जा सकता है।।४७॥

क्लोक — गृहोत्वापीन्द्रियरर्थान् यो न द्वेष्टि न हृष्यति । िष्क्लोर्मायामिदं पद्यन् स वै भागवतोत्तमः ॥४६॥ श्लोकार्थ—इस ४८ वें श्लोक में भगवदीयों में उत्तम (भक्तिमिश्र भाग) के लक्षण कहते हैं—जो पुरुष इन्द्रियों से पदार्थों को हिएा करता हुआ भी तत्पदार्थ के विषयों में द्वेष वा अनुराग नहीं करता है और यह समक्षता है कि सब भगवान विष्णु की ही लीला है। जिस लीलार्थ ही ब्रह्म अनेक रूप हो इस जगत् रूप से दर्शन दे रहे हैं, यों समक्षकर जो भक्त ऐसा आचरण करता है। बह भक्तिमिश्र उत्तम भागवत है।।४८।।

मुबोधिनी—भिक्तिमिश्रं त्रिभिराह गृहीत्वे-त्यादिना, दोषागां बहिर्गिप्यभावेनान्तर्गिप्य-भावेनानुद्गमेन च, ग्रिभपूर्वत्वार्थं ज्ञानभक्त्यो-विपरीतकथनं, दुनिवार्यमायावैभवज्ञानं शास्त्रतः, तदनु भगवत्स्मरगां ततस्तदाश्रयः, तत्र प्रथममाद्य— माह हीनिमित्यर्थः, केचन विषयान् दूरतस्त्यजन्ति बलात् सम्प्राप्ते निन्दन्ति ते मध्यमाः, केचन विषयेषु प्राप्तेषु हृष्यन्ति ते प्राकृताः, ग्रथंपद-प्रयोगान् ग्रथ्यंन्त इत्यर्थास्तथा च काङ्क्षमागाोपि तत्प्राप्त्यनन्तरं दोषरहितः स तथेति

"शोचति स्फूटति, न तिवन् नेहलोकपरलोकयोः परित्यक्तत्वादिति केचित्, वस्तुतस्तु भिन्नविषयावेव, इन्द्रियेगं ही-तानामन्तः प्रवेशाभावे हेतु विष्णोर्मायामिदं पश्य-ज्ञानादसज्ज्ञानाद् वा, न्निति, जीवपरीक्षा सर्वभावेन व्यापिका माया व्यापकस्य पदार्थापरिज्ञाना व तेन मोहयति एको भिवतपुर:सरो वैद्याव: चिकत 118511

च्याख्या—भिनतिमिश्र भागवत का तीन श्लोकों से वर्णन करते हैं – भिनतिमिश्र भागवत इन्द्रियों से तो ग्रथों को ग्रहण करता है, किन्तु उनके (ग्रथों के) दोष उस भक्त के भीतर वा बाहर व्याप्त नहीं होते हैं. ग्रीर न उसमें (भक्त में) दोष प्रकटहोते हैं, 'भक्त्यायामभिजानाति' इस गीतोक्त वचनानुसार भगवान का पूर्ण ज्ञान भिक्त से ही होता है, न कि, ज्ञान से, ग्रतः भिक्त उत्तम है, यहां जो ज्ञान सम्बन्धी वचन प्रथम ग्रीर भिक्त पश्चात् कहे हैं वह विपरीत क्रम है। उत्तमता के कारण भिक्त की ग्राकाङ्क्षा ग्रावश्यकीय है ग्रतः गीता में जो भिक्त को प्रथमता दी है वह विरुद्ध नहीं है—माया दुनिवाया है जिसके स्वरूप का ज्ञान शास्त्र से ही होता है, स्वरूप ज्ञानान्तर ही भगवान का स्मरण होता है, स्मरण करते करते ग्राश्रय सिद्ध होता है।

पहले हीन ग्रधिकारी का लक्षण कहते हैं—वे विषयों को दूर से ही त्याग देते हैं, दूसरे जो मध्यम हैं वे विषयों की निन्दाकर उन से मन में ग्लानि उत्पन्न करते हैं, ग्रीर जो प्राकृत हैं वे विषयों की प्राप्ति होने पर प्रसन्न होते हैं।

इस क्लोक में जो 'ग्रर्थ' पद है उसका ग्राशय गीतप्रोक्त 'न शोचित न काङ्क्षति' क्लोकवत् नहीं है। ये दोनों भिन्न विषय वाले हैं ग्रर्थात् प्रथमत्व ग्रौर उत्तमस्व धर्म वाले हैं। इन्द्रियों से गृहीत होने पर भी विषय का अन्तः प्रवेश न होने का कारण यह है कि वह भक्त इन सब को विष्णु (व्यापक) की व्यापी की माया है यों देखता हैं जीव की परीक्षा, ज्ञान से वा असत् ज्ञान से होती है अतः वह समभता है कि यह माया सर्व भाव से मोहित करती है, जिससे पदार्थ के स्वरूप का ज्ञान न होने से भक्ति पुरःसर वैष्णाव चिकत होता है, कि, जगत् को भूठा समभता है किन्तु समभता है कि अनन्त की लीला अनन्त है ॥४६॥

#### श्लोक—देहेन्द्रियप्राग्मनोधियां यो जन्माप्ययक्षु द्भयतर्षकृच्छै । संसारधमै रविगृह्यमागः स्मृत्या हरेर्भागवतप्रधानः ॥४६॥

इलोकार्थ—जो भगवद् भक्त, प्रभु के सत् रमरगा करने से, जन्म, नाश, क्षा, भय, नृष्णा ग्रौर कृच्छादि धर्म, जो देह इन्द्रिय प्रागादि के सांसारिक धर्म हैं, उनसे लिप्त नहीं होता है वह भागवतों में मुख्य भगवदीय है ॥४६॥

सुबोधिनी—द्वितीयमाह, परित्यक्तित्रषयोय-मान्तरपीडारहितः, इन्द्रियाणां नाशाशक्ती क्रमेण, देहादिनां जन्मादीनि कृच्छ्राणि, सहना एते पदार्थ-धर्माः संसरणहेतवश्च, एतेपि व्यामोह हा एवेति-ज्ञानमार्गीद् विशेषः, श्रापत्सु गजेन्द्रवत् स्मर्तव्यो भगवानिति, भक्तिमार्गंस्योत्कृष्टत्वान् नात्र प्रथमा-दिश्वाः, किन्तु त्रयासामप्युत्कृष्टनेति ज्ञायनायैवात्र तथानुक्तिरितिभावः, प्रधान इति प्राकृतः, प्रथमो मध्यमो जन्माद्यनुसन्धानरहितः, एकान्ते उपवेशित इव स्रतः पूर्वस्मादुत्तम इत्यर्थः मर्यादापुष्टिभेदात् पक्षद्वयमितिनिर्धारः ॥४६॥

व्याख्या—इस श्लोक में दूतरे भिक्तिमिश्र भगवदीय के अधिकार एवं लक्ष्मणों का वर्गत करते हैं। यह अधिकारी आन्तरिक पीड़ा से रहित है क्यों कि उसने विषयों को त्याग दिया है, इन्द्रियों में निर्वलता और उनका नाश क्रम से होता है। देह इन्द्रियादि के जन्म आदि कुच्छ, सांसारिक धर्म सहज हैं तथा संसरण के कारण हैं, ये भी भगवान की व्यामोहिका माया के कारण सर्व को मोहित करने वाले हैं। इसने टने के लिये गजेन्द्र को तरह स्मरण ही करना चाहिये, क्योंकि स्मरणादि भक्ति, ज्ञान मार्ग से उत्कृष्ट है, अतः यहाँ प्रथमादिपक्ष नहीं कहे हैं प्रधान कहने का आश्रय है कि प्राकृत (प्रारम्भिक) भक्त है। (प्रथम की) गणना मध्यम में की गई है क्योंकि उसको जन्मादि का अनुसन्धान नहीं है ऐसा भक्त एकान्त में स्थित होकर भगवत्स्मरण एवं अनुसन्धान करने से प्रथम भक्त से उत्तम है, अतः मर्यादा पुष्टिभेद से दो पक्ष हैं—यों निर्धारण समभना चाहिये।।४६॥

श्लोक न कामकर्मबीजानां यस्य चेतिस सम्भवः। वासुदेवकिनिलयः स वै भागवतोत्तमः।।५०॥

श्लोकार्थ -- जिस भक्त के चित्त में काम, कर्म ग्रौर उनके बीजों की उत्पत्ति नहीं है तथा मन भगवान वासुदेव में लीन है। वह निश्चय उत्तम भगवदीय है।।५०।।

सुबोधिनी-उत्तममाह, काम एव नोत्पद्यत उत्पन्ने पि न कर्मािए। तेष्विप न वासनाः, मुक्तः प्रपन्नोयंः, एवं पुष्टिमर्यादाभक्ति प्रपत्तिश्चेति

निरूपितं, "सर्वमाश्रयतो भवे" दिति हेतु: ॥५०॥

व्याख्या—उत्तम के लक्षगा कहते हैं, प्रथम तो उसके चित्त में काम उत्पन्न ही नहीं होता है यदि कदाचित्त कुछ उत्पन्न हो जावे तो भी उसके कर्म (ग्रावरण) नहीं होते हैं ग्रकस्मात् कर्म हो भी जावे तो उनमें वासना नहीं रहती है। वह शरणागत सवधा सबसे मुक्त ही रहता है इस प्रकार पुष्टि एवं मर्यादा भक्ति तथा शरण का तीन क्लोकों में निरूपण किया। शरण में हेतु का प्रमाण देते हैं कि 'सर्व ग्राश्रयतो भवे । 'सब ग्राश्रय से सिद्ध होता है।।५०॥

ग्राभास--वैराग्यमिश्रमाह न यस्येत्यादित्रिभि:।

म्राभासार्थं — प्रव 'न यस्य' से लेकर तीन श्लोकों में वैराग्यमिश्र भक्त का वर्णन करते हैं।

दलोक--न यस्य जन्मकर्मभ्यां न वर्गाश्रमजातिभिः। सज्जतेस्भिन्नहम्भावो देहे वै स हरेः प्रियः ॥५१॥

श्लोकार्थ--जिस भक्त को जन्म, कर्म, वर्गाश्रम एवं जाति के कारगा देह में उत्तमता का ग्रहम्भाव उत्पन्न नहीं होता है निश्चय से वह भक्त हरि को प्यारा है ॥५१॥

कारिका-ग्रिभमानो व्यवहारो वैदिकस्याप्यपेक्षराम् । त्रियताभावतो मुख्य एकंकोप्यत्र युज्यते ॥१॥

कारिकार्थ - (१) ग्रभिमान (२) व्यवहार ग्रौर (३) वैदिक की ग्रपेक्षा, ये तीन साथ में न हो वा एक एक का ग्रभाव होवे तो भी वह भक्त मुख्य (उत्तम ग्रथीत हिर को प्रिय) है। प्रत्येक श्लोक में इनको पृथक् पृथक् सम भाते हैं।

शिरः, जन्म सत्कुले, कर्म ज्योतिष्टोमादि, वर्गा ब्राह्मग्रात्वादयः, ग्राश्रमाः प्रसिद्धाः, जातिर्देशवि-शेषवाच्या, यथा तैल ङ्गः कान्यकुब्ज इति, सापि

सुबोधिनी-प्रथममाह, गर्वो ह्यहङ्कारस्य | गर्वहेतुरितिलोकप्रसिद्धि, श्रथ वा वर्गा श्रभि-जातिर्बाह्मण्टवादिः, व्यञ्जकाः शमादयः, गुगास्तेत एव दोषसहकाराभाव एव साघ्यः॥५१॥

व्याख्या - भक्ति में जो बाधक पदार्थ हैं वे इन तीन श्लोकों में क्रमशः कहते हैं - उनमें से प्रथम बाधक 'ग्रभिमान' है क्योंकि वह ग्रहङ्कार का मस्तक है ग्रहङ्कार जिन से होता हैं वह हेतु बताये हैं कि १-सत्कुल में जन्म होने से मनुष्य समभने लगता है कि मैं सबसे उच्च हूँ जिससे म्रहङ्कार उत्पन्न होता है, इसी तरह ज्योतिष्ठ यज्ञ म्रादि कर्म करने से ब्राह्मगादि वर्ग में उत्पन्न

होने से, ब्रह्मचर्यादि ग्राश्रम पालन से द्राविड़ व तैलङ्ग देश विशेष के कारगा जाति-विशेष से इस प्रकार उत्पन्न गर्व का ही ग्रभाव हो तो वह 'हरि को प्रिय' है। उस हरि प्रिय भक्त को दोषों का सहकार नहीं मिलता है केवल जो गुरा हैं वे ही उसमें रहते हैं ॥५१॥

क्लोक-न यस्य स्वः पर इति वित्तेष्वात्मिन वा भिदा । सर्वभूतसुहच्छान्तः स व भागवतोत्तमः ॥५२॥

इलोकार्थ--जिसको द्रव्यादि पदार्थों में ग्रपना परायापन नहीं है ग्रौर देहादि में भी अपने परायेपन से भेद हिष्ट नहीं है, सकल प्राणी मात्र का मित्र है और जो सर्व प्रकार से शान्त चित्त है वह निश्चय भगवदियों में उत्तम है ॥५२॥

सुबोधिनी-गवहारे इत्यात्मिन तेन द्वेषादिः, तेनाद्वैतद्वयमुक्तं भवति, वेत्यनादरे, भार्यादिष्वपि न भेद इत्यर्थः, अनेन

द्रव्यामिभानाभावो | दोषाभाव उक्तः, गुरामाह सर्वभूतसुहुच्छान्तश्चे ति, द्वितीयः, तमाह, स्वशब्दो धनादिवाची, तत्र स्व 'दयया सर्वभूते' विवितन्यायादन्तःसाधनं तदित्य-इति वित्तेषु भेदः, स्वेनैव व्यवहर्तव्यं नान्यैः, पर वोचाम, ब्राह्मग्राभोजनोपवासवदैहिकविरक्तिर्दः -येनोक्ता ॥५२॥

व्याख्या—दितीय बाधक व्यवहार में द्रव्य देहादि का भेद भाव है वह जिसमें नहीं है श्रीर सर्व प्राणीमात्र का मित्र है तथा शान्त चित्त है वह निश्चय उत्तम भगवद्-भनत है इस दलोक में श्राया हुन्ना 'स्त्र' शब्द धनादि वाचक है। व्यवहार में मनुष्य यह धन मेरा है इसलिये यह मेरे ही गृह बनाने ग्रौर विवाहादि कार्य में लगना चाहिए, दूसरे के नहीं। इस प्रकार सबसे भेद करना। 'पर' शब्द 'पराये' का वाचक होने से, वह देह, धन, मनुष्यादि मेरे नहीं पराये हैं इस कारण उनसे द्वेष ग्रादि करना इस तरह के जिसमें भेद नहीं हैं तथा सबको ग्रपना ही समभ स्नेह करता है एवं सर्व प्राग्गी मात्र पर दया ही करता है, ऐसे ग्रन्तः साधन भी जिसमें हैं, ग्रद्धेत द्वय पक्ष की उपेक्षा कर कहते हैं कि वह भार्यादि में भी भेद नहीं समभता है, इससे यह सिद्ध किया है कि ऐसे मनुष्य में दोषों का ग्रभाव है केवल गुगा ही हैं जैसा कि स्वल्प भोजन सामग्री होते हुवे भी ब्राह्मण को तो तृप्ति से भोजन करा देना और स्वयं उपवास कर लेना जिससे उस भनत के वैराग्य की दोनों से सिद्धि कह दी ॥४२॥

श्लोक--त्रिभुवनविभवहेतवेष्यकुण्ठस्मृतिरजितात्मसुरादिभिविमृग्यात् । न चलति भगवत्पदारविन्दाल् लवनिमिषार्धमपि स वैष्णवास्यः ॥५३॥

श्लोकार्थ-जानी, भक्त श्रौर सर्व प्रकार के देवों से भी विमृग्य, भगवच्चरणा-रिवन्द से ग्राधा लव एवं निमिष जिस जन का दित्त चलायमान नहीं होता है वह जन वैद्रावाग्रगी है ॥५३॥

१--द्राविड श्रीर तैल द्र श्रादि देश विशेष से प्राप्त उपाधि (नाम विशेष) हैं, न कि जाति वास्तव में जाति वह है जिसमें शमदमादि ब्राह्मण धर्म परम्परा से बीजरूप से रहते हों ग्रीर जिसमें शमदमादि ब्राह्मण धर्म प्रकट है उस में बाह्यश देवता प्रकट हैं।

मुबोधिनी—पारलौकिकमाह तृतीयेन, ग्रवन् मेघादिकरणे त्रिभुवनिवभवो भवति प्रमाणवल-विचारेण वेदस्य बलिष्ठत्वादश्वमेघादिकरणे प्राप्ते भगवत्स्मरणं कथमुक्तमिति चेत् सत्यं, एवमिष सर्वेष्णवः स्वमार्गस्योत्कृष्टजनकत्वात्, वेदो हि स्वार्थं न वदति येन तदुल्लघंने दोषः स्यात् किन्त्वस्माकं फलार्थे तदस्माभिनिषेक्ष्यत इति, नतु भ्रान्तिस्तत्र ति चेत्, तत्राह ग्रजित भगवान् ग्रात्मा येषां भगवद्भक्तास्तदवयवा वा, ते च ते सुराश्च, श्रादिशब्देनाष्ट्रविधदेवयोनयः परिगृहीताः, ग्रथ वाजितात्मान इति ज्ञानिनो भक्ता वा मनुष्याः सदाचारान् न भ्रमः, 'पुरुषावयवेष्वभ्यष्याय' दितिनिराकरणाय पदारिवन्दादिति, लविनिम्षांभवोति प्रधानयागकालाभिप्रायं, निद्रादौ तु सह जविस्मरणं न बुद्धिपूर्वकपरित्यागः, स्मृति-विरोधिनां कार्याणां परित्याग एव, चलनं मार्गान्तरगमनं वा ॥५३।

च्याख्या—तृतीय क्लोक से कहते हैं कि वैष्णवाग्रणी में न केवल इस लोक के सुखादि फल से वैराग्य उत्पन्न होता है किन्तु ग्रक्वमेघादि यज्ञ करने से जो त्रिभुवन का वैभव मिलता है उससे भी इस भक्त को वैराग्य रहता है ग्रथीत् उन वैभवों को भी नहीं चाहता है।

प्रमारा बल का जब विचार किया जाता है, तब सब प्रमाराों से वेद के प्रमारा की बलिष्ठता सिद्ध होती है, ग्रतः जब यों है तो वेदानुसार ग्रव्वमेघादि ही करने चाहिये फिर भगवत्स्मरण करना कैसे उचित होगा ? यदि यो कहा तो सत्य है किन्तु जो भगवत्स्मरण को किञ्चित मात्र समय भी नहीं भूलता है, वह वैष्णव ग्रपने मार्ग की उत्कृष्टता प्रकट करता है। वेद जो कुछ कहता है वह श्रपने ग्रर्थं के लिये नहीं कहता है जिससे उसके उल्न ह्वन में दोष होवे, किन्तु ग्रश्वमेधादि करने से हम लोगों को वैभवादि फल की प्राप्ति हो इसलिये वेद उनके करने की आज्ञा देता है, किन्तु उस फल की हम को अपेक्षा नहीं है। यदि कहो कि यह भ्रान्ति है तो इस पर कहते हैं कि यह भ्रान्ति नहीं है क्योंकि भगवान ही जिनकी ग्रात्मा हैं ऐने भगव दूक्त ग्रथवा उसके ग्रङ्गभूत देव ग्रौर ग्रादि शब्द से भ्रष्टिविध देवयोनियाँ भी समभनी चाहिये, वे सब तथा जिनने ग्रात्मा को वश मैं कर लिया है वैसे ज्ञानी भक्त का मनुष्य जिनके चरणारिवन्द मे लविनिष मात्र भी ग्रयने चित्त को चलायमान नहीं करते हैं वे भ्रमित कैसे कहे जायेंगे ? वास्तव में, भगवच्चरणारिवन्द में मन स्थिर करना ही प्रधान यज्ञ होने से, वेद उसके लिये ही ग्राज्ञा देते हैं। निद्रा ग्रादि में जो विस्मरण होता है वह स्वाभाविक है वह बुद्धि पूर्वक त्याग न होने से त्याग नहीं है। भगवदीय तो कभी भी भगवत्स्मरण का त्याग कर नहीं सकता। भगवत्स्मरए। करने में जो कर्म विरोध करते हैं वा रुकावट डालते हैं वैसे कार्यों का तो परित्याग करना चाहिये। न 'चलित' का भावार्थ है ऐसे भगवदीय वैष्णवाग्रणी का चित्त भगवन्मार्ग से दूसरे मार्ग पर नहीं जाता है ॥५३॥

क्लोक -- भगवत उरुविक्रपाड ्घिशाखानखमिं गिचिन्द्रकया निरस्ततापे । हिंद कथमुपसीदतां पुनः स प्रभवति चन्द्र इवोदितेर्कतापः ॥५४॥

श्लोकार्थ-महान् पराक्रम वाले भगवान् वामन के चरणकमल रूप कल्प वृक्ष की शास्त्रा रूप ग्रंगुलियों में नखरूपमिणयों की शीतल चन्द्रिका है। उसने भगवद्भक्त के

हृदय के सर्व प्रकार के काम।दि ताप नाश कर दिये हैं, ग्रतः उसके हृदय में फिर काम कैसे उत्पन्न होंगे ? जसे चन्द्रमा के उदय होने पर सूर्य का ताप नष्ट ही हो जाता है जहां ताप ही नष्ट हो जाता है वहां सूर्य कैसे उत्पन्न होगा। वैसे ही जब यहां भगव-त्पानखचिन्द्रका से काम, ताप ही नष्ट हो जाता है फिर काम कैसे उत्पन्न होगा ? ॥५४॥

मुबोधिनी ननु "तृष्ण्या भववाहिन्ये"
तिन्ग्रायेन गुणानां क्षोभकानां च विद्यमानत्वात्
"रजः सत्त्वं तमश्चेति" वचनाच्च कदाचित् कामसम्भवस्य सर्वजनीनत्वच्चासम्भावितः पक्षोयमिति
चेत् तत्राह, पुनः कामादयो हृ दये नोत्यद्यन्ते, निरस्तत्वात्, न हि गुणादयोन्यत्रालब्धशरणा येन
तस्मिन्न व हृदये पुनः प्ररोहेगुः, चरण्स्यैव
माहात्म्यं वक्तुं भगवत इत्युक्तं, ग्रतः सत्प्रति-

पक्षता नान्यस्य, शासावचनादङ घ्रेः कल्पवृक्षत्वं, ग्रिचन्त्यो हि मिणिप्रभाव इति, चिन्द्रकापदेन प्रभाबाहुल्यं, ग्रनेन ब्रह्माण्डभेदनेन गङ्गाप्रवाहवन् निरन्तरानन्दप्रवाहप्रवृत्ते ने तापशंकापीतिभावः, स तायः, ग्रकंतापो हि दिवसे न रात्रौ तथा भगविद्वमुखे तापः, तत्रापि चन्द्र उदित उष्मापि निवतंते क्क ताप इत्यर्थः ॥५४॥

व्याख्या कामादिक फिर हृदय में उत्पन्न नहीं होंगे यह पक्ष ग्रसम्भव सा जचता है क्योंकि संसार में पटकने वाली तृष्णा मौजूद है तथा क्षोभ करने वाले सत्व, रज ग्रौर तम गुण भी विद्यमान हैं ऐसी दशा में कदाचित् काम का उत्पन्न होना सर्व जनीन है ही, इस पक्ष का निराकरण करते हुए कहते हैं कि जो कार्य वाणी मन ग्रादि से जाने नहीं जाते हैं वैसे कर्म करनेवाले प्रभु ने ग्रपने चरण नख चित्रंका द्वारा भक्त हृदय से कामादि का निरसन कर दिया है ग्रौर गुणादि को जब ग्रन्यत्र ' रहने का स्थान मिलता है तो भक्त के हृदय में क्यों उत्पन्न होंगे ? यदि ग्रन्यत्र स्थान न मिले तो कहा जा सकता है कि भक्त के हृदय में पुनः उत्पन्न हो जायेंगे 'भगवक्तः' पद से यह बताया है कि ये चरण माहात्म्य वाले हैं। ग्रतः ये चरण जिनके हृदय में विराजते हैं वहाँ से कामादि दोष सदैव के लिए नष्ट हो जाते हैं, फिर वहाँ ग्राने की क्षमता नहीं रखते हैं, ग्रतः ग्रन्य को वैसी सत्प्रति—पक्षता नहीं है जैसे मिण प्रभाव ग्रचिन्त्य है वैसे ही भगवान् के चरण भी कल्प वृक्ष होने से ग्रकथ—नीय ग्रनन्त प्रभावशाली हैं। 'चन्द्रिका' पद देकर यह सूचित किया है कि उसकी इतनी विशेष प्रभा है जैसे गङ्गा का प्रवाह बह्याण्ड भेदन कर सकता है वैसे ही वह प्रभा ग्रानन्द प्रवाह बहाती है ग्रौर तापमात्र को तोड़ देती है सूर्य का ताप दिन को होता है न कि रात्रि को वैमे ही जो भगविद्यम्य है उसको ही कामादि ताप सताते हैं। चन्द्रमा के उदय होने पर उष्मा भी निवृत्त हो जाती है तो ताप की वार्ता ही कहाँ रहती है ? ॥५४॥

श्लोक—विसृजित हृदयं न यस्य साक्षाद्धरिरखशाभिहितोप्यघौघनाशः । प्रगायरशनया धृताङ्किपद्मः स भवति भागवतप्रधान उक्तः ॥५५॥

१-- ग्रभक्त के हृदय में

श्लोकार्थ—ज्वर श्वास ग्रादि व्याधि के कारण से बेबस होते हुए भी जो भक्त सतत् भगवत्स्मरण करता ही रहता है, उसके पाप-प्रमूह हिर नष्ट करते हैं, जिससे वह सर्वथा निष्पाप शुद्ध हो, प्रेम पूर्ण रज्जु से भगवान् के चरणकमल को ऐसा बान्ध देता है, जो वह साक्षात् हिर, उस भक्त के हृदय का त्याग नहीं कर सकते हैं, ग्रतः वह भक्त भगविदयों में मुख्य माना जाता है ॥४४॥

सुबोधिनो — फलमुखं भक्तलक्षरणमाह "ग्राहूत इव मे शोघ्र" मिति हि फल वक्तव्य, त्रानुकल्पस्य प्रत्यवायपरिहार एव स्यात् साक्षादित्यन्तर्यातिवृत्यु— दासाय, हरिरित्युद्धारकः ग्रानिरिव भस्मना न च्छन्नः पापसमूहस्य पूर्वमेव नष्टत्वात्, पृष्टिस्यो भगवान् भक्तिमार्गविरोधात् कथं तिष्ठती—

त्याह प्रग्रंथेति, रजना साधनभन्त्या संवितता तया स्थिरी भूतश्चरणो मस्तके रज्जुनिर्मिताधा-रवत्, कमलं तूर्ध्वमुखं तथैव तिष्ठति तदा स सर्व-जनीनो नारदवदुक्तो भवेदित्यर्थः, एवं धर्मोपयो-गेनानुकल्पोपयोगेन च सफला भक्ता निरूपिताः ।५५।

च्याख्या—इस इतोक में उस भक्त का लक्षण कहते हैं। जिसको फल प्राप्त हो रहा हैं 'ब्राहुत इवमे शीघ्रम्' इस भागवत्वलोक के कथनानुसार उस भक्त को साक्षात् हरियों ब्राकर दर्शन देते हैं मानों भक्त ने उन (प्रभु) को बुलाया है। यह फल मुख्य भक्त का लक्षण है। वे दर्शन देकर च ने नहीं जाते हैं किन्तु उसके हृदय में सत्त् स्थित करनी है। इस प्रकार ग्रनुकल्प में भी फन सम्बन्धी कथन है। ग्रन्थथा (यदि यों न होवे तो) ग्रनुकला का प्रत्यवाय (प्रतिबन्ध) दूर करना ही फल माना जाये, 'साक्षात्' पद देने का ग्राश्य यह है कि जो प्रभु हृदय में ग्राकर विराजे हैं वे ग्रन्तर्यामी हैं, साथ में ये प्रभु प्रकट पृष्टिस्थ स्वरूप होने से भस्म से ग्राच्छादित ग्राग्न की तरह शोमित ग्रानन्द तथा शक्ति वाले नहीं हैं। पृष्टिस्थ होने से स्वतन्त्र एवं स्वच्छन्द हैं। ग्रतः भिनत मार्ग के विरोध होते हुए भी प्रसाय रशना ने कारण वहाँ वैसे स्थिति करते हैं जैसे भक्त के मस्तक में रज्जु से निर्मित ग्राधार द्वारा करना पड़ता है। भगवत्स्मरण से जीव के पाप समूह तो पहले ही नष्ट हो गये हैं। भगवच्च-रण कमल तो कमल की तरह ग्रध्वंमुख ही स्थिति करता है। वह चरण कमल सर्वजनीन होने से नारद के समान कहा गया है, इस प्रकरण द्वारा भगवदीय मार्ग में धर्मोपयोगी हो सके एवं ग्रनुकल्प में भी उपयोगी हो सके ऐसे फल प्राप्त भगवदियों का निष्टिण किया है। । ।

इति श्रीमद्भागवत महापुराए। एकादश स्कन्ध की श्रीमद्वल्लभाचार्य विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत टीका) के जीव मुक्ति (ब्रह्म-भाव मुक्ति) प्रवरण का द्वितीय श्रध्याय हिन्दी अनुबाद सहित सम्पूर्ण।

#### ॥ श्री हरिः ॥

### इस दूसरे अघ्याय में विशात प्रसंग का सार

#### राग कान्हरो

सोई रसना जो हरि गुरा गावै।
नैनिन की छिब यहे चतुरता सोई मुकुंद मकरंद हि ध्यावे॥
निर्मल चिततो तेई सांचौ कृष्रा बिना जिहि श्रौर न भावै॥
श्रवरानि की जु यहै श्रधिकाई हरि जस नित प्रति श्रवन सुनावे॥
कर तेई जु क्यामजू को सेवै चररानि चिल वृन्दावन जावै॥
सूरदास बिलहारी ताकी, जो संतिन सों प्रीति बढ़ावै॥

#### राग धनाश्री

रे बौरे छाँड़ विषयन को रिचवी।
कत तूं सुम्रा होत सेवरि को म्रन्त कपा ध्यर्थ ही पिचवी।।
मनङ्ग तरङ्ग, कनक कामिनि उयों, हाथ रहेगो पिववो।।
तिज मिमान कृष्ण किहवो किर न नरक ज्वाला तिचवो।।
सद्गुरु कह्यौ कहो हों तोसों, कृष्ण रतन धन सिचवो।।
सूरदास स्वामी सुमिरन बिनु, योगी किप ज्यों न चे मो।

#### राग गुर्जिर

हरि रस कबहू तो जाइ लहिये।

वाद विवाद गरव ईरषता एतो दण्ड सब सहिये।

कोमल वचन दीनता सब सों सदा मुदित चित्त रहिये।

सोक गये, उपज्यौ रहै ग्रानन्द ऐसे ए धर्म निबहिये।

इतनी जो उपजे मन महिमा यह सृख कहँलों कहिये।

सूर मुकृत तेहि ग्रष्ट महा सिथि, जो भुगते सो हइये।

ठाकुर भले बुरे तौ तेरे।
हमरे कुल की लाज बढ़ाई, बिनती सुनों प्रभु मेरे।
ग्रानंदे सब रंक भिखारी मैं सब छाडेग्रौ होत ग्रनेरे।
सब तिज तुम शरगागत ग्रायो हढ़ किर चरगा गहेरे।
तब प्रसाद हम बदत न काहू निडर भए सब चेरे।
सूरदास प्रभु तुमरि कृपातें पाए सुख जु घनेरे।

।। श्री कृष्णाय नमः ।। ।। श्री गोपीजनवह्नभाय नमः ।। ।। श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ।।

## श्रीमद्भागवत महापुराएा

एकादश स्कन्ध

श्री मद्रल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनी-टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित)

जीव मुक्ति (ब्रह्म-भाव) प्रकरगा

"अध्याय—" ३

माया, माया से पार होने के उपाय तथा ब्रह्म ग्रौर कर्मयोग का निरूपएा

कारिका—ग्रत्राधिकारहीनानां तृतीयाध्याय ईयंते । ग्रनुकल्पोधिकारो वा चतुर्भिः सम्भविष्यति ॥१॥ दुष्टप्रवाहविज्ञानं तरणं हेतुभिः क्रमात् । ज्ञानकर्मपरिज्ञाने तृतीयेर्थचतुष्ट्यम् ॥२॥ द्विपदां भोगसंसिद्धचं चतुष्पादो निरूपिताः। ते स्थिराः शङ्कुसम्नद्धाः स द्विपाद्भिः स्थिरीकृतः ॥३॥

कारिकार्थ — दूसरे ग्रध्याय में भागवत धर्म बताया गया है परन्तु उसका जितना सम्भव हो उतना ही कोई पालन कर सकता है सो यदि उसमें किसी का ग्रधिकार न हो ग्रर्थात् वह पूरी तरह से पालन न कर सके ग्रौर उसमें किसी प्रकार की कमी रह जावे तो उसके लिए चार इच्छित साधनों का वर्णन इस तीसरे ग्रध्याय में है ॥१॥

वे चार साधन हैं—(१) दुष्ट प्रवाह का ज्ञान (२) धीरे धीरे उस प्रवाह से बचने या पार होने के उपाय (३) ज्ञान का परिचय और (४) कर्म का परिचय, इनका वर्णन इस ग्रध्याय में है ॥ ।।

दो चरणवालों को भोग की प्राप्ति होती है इसलिए चार चरणवालों ने निर्णय किया है, क्योंकि वे स्थिर हैं।। ।३।।

१-दो चरणवाले नारदजी तथा राजा निमि है। २-चार चरणवाले सनत्कुमार और चार योगेश्वर हैं।

राजोवाच-श्लोक--परस्य विष्णोरीशस्य मायिनामिष मोहिनीम् ।

मायां वेदितुमिच्छामो भगवन्तो ब्रुवन्तु नः ॥१॥

नानुतृष्ये जुषन् युष्मद्वचो हरिकथामृतम् ।

संसारतापसन्तप्तो मर्त्यस्तत्तापभेषजम् ॥२॥

श्लोकार्थ—िनिम राजा योगेश्वरों से पूछते हैं कि, हे भगवन्तों ! प्रकृति से पर परमेश्वर जो जगत् कर्त्ता है उस की, मोक्षदाता विष्णु की तथा नियामक भगवान् की जो माया शक्ति मायी पुरुषों (ग्रधिकारियों) को भी मोहित करती है, उसको हम जानना चाहते हैं। कृपया उसे कहिये ग्रर्थात् उसका स्वरूप लक्ष्मण तथा कार्य-लक्ष्मण कहिये ॥१॥

संसार के तापों से सन्तप्त, मरण धर्मवाला मैं, हिर कथामृतरूप ग्रापके वचनों का पान करता हुग्रा तृप्त नहीं हूं, क्योंकि वे वचन उन तापों की ग्रमृतमय ग्रौषिध है ॥२॥

सुबोधिनी—एवं सनकाद्यनुकल्पनवयोगेश्व-राणां वानुरूपत्वं, तत्र प्रथमं चतुर्णां मध्ये मायास्वरूपं पूर्वमेव जिज्ञासितं पृच्छिति, प्रकृतेः परस्य जगत्कर्तुं विष्णोर्मोक्षदातुः, बन्धमोक्षौ निरूप्य मध्ये, नियन्तुरीशस्यातो माया त्रिविधा, सर्वभवनसामथ्यं माया विद्याजनिका माया लोके व्यामोहिका मायेतोप्यन्या, प्रथमायाः कार्यमिप मायेत्युच्यते, सा हि मायिनामधिकारिपुरुषा- णामिष व्यामोहिका विषयाणां सर्वव्यामोहकत्वात् इदमस्माकमत्यन्तिज्ञासितिमित्याह न इति ॥१॥ तान् स्तौति कथनार्थं, ग्रमुतृष्तिर लम्भावः, महतां वचनमेव सर्वदा श्राव्यं तत्रापि हरिकथा, तत्रापि मरणनिवर्तकं वयं च संसारतापमरणधर्मे-व्याताः, तापा ग्रन्येरिप गच्छन्ति तेषां पूर्वोक्तानां तु तापानामिदमेव भेषजम् ॥२॥

व्याख्या—सनकादिकों के ग्रानुकल्परूप नौ योगेश्वर चतूरूप हैं, उनसे राजा निमि को तथा सदस्यों को माया के स्वरूप के जानने की इच्छा है, ग्रात: राजा पहले उनसे प्रश्न करता है—

- (१) एक प्रकृति से पर जगत्कर्ता की माया, दूसरी मोक्षदाता विष्णु की माया तथा तीसरी नियामक ईश की माया, इस प्रकार माया तीन प्रकार की है:—
  - (१) माया-सर्वभवन सामर्थ्यवाली जो माया हैं वह ईश की माया है।
  - (२) माया-दिष्णु भगवान् की जो माया है वह 'विद्या-जिनका' माया है।
  - (३) माया-प्रकृति से पर जगत्कत्ती की जो माया है वह 'व्यामोहिका' माया है।

प्रथम माया शक्ति का कार्य भी माया है, सर्व समर्थ ईश, बन्ध ग्रौर मोक्ष का सृजन कर उनके मध्य में मायारूप ग्रन्तर्पट रखकर सबका नियमन करते हैं। वह माया, मायीपुरुष जो

ब्रह्मादि ग्रधिकारी हैं, उनको भी मोह में डालती है, कारए। कि विषय सबको मोहित करनेवाला है, वह माया हम पूर्णतः जानें ऐसी हम लोगों की इच्छा है ग्राप सर्वज्ञ हैं ग्रतः कहिये ॥१॥

राजा योगेश्वरों की स्तुति इसलिये करता है कि वे प्रश्न का उत्तर देवें, हम ग्रापके वचन श्रवएा से तृप्त नहीं होते हैं। शास्त्रों में कहा गया है कि महापुरुषों के वचन सर्वदा सुनने चाहिये, उन वचनों में भी खास वे वचन अवश्य सुनने चाहिये जिन वचनों में मृत्यु को टालने वाली हरि की कथा हो। हम लोग संसार के आधिभौतिकादि तीन तापों तथा मरण धर्मों से व्याप्त हैं, दूसरे ताप तो मिट जाते हैं, किन्तु ये ऊपर बताये हुए ताप एवं ग्रावागमन के ताप मिटाने की हरिकथामृत-रूप ग्रापके वचन ही ग्रीषिध है ॥२॥

श्लोक-एभिभू तानि भूतात्मा महाभूतैर्महाभुजः। ससर्जोच्चावचान्याद्यः स्वमात्रात्मप्रसिद्धये ॥३॥

श्लोकार्थ--माया से निर्लित ग्रन्तरिक्षनामा योगेइवर १४६ श्लोकों से उत्तर देते हैं।

स्व ग्रवस्था, मात्राएं तथा ग्रात्मा (भगवान्) के प्रसिद्धयर्थ भूतों की ग्रात्मा महाभुज (महती क्रिया शक्तियुक्त) ग्राद्य (सबकी जो ग्रादि हैं वैसे भगवान्) ने इन पश्च सहाभूतों से उच्च तथा नीच (देव, ग्रमुर मनुष्यादि) रूप उत्पन्न किये हैं ॥३॥

उवाच, मायाशब्दः शास्त्रेषु लोके च बहुधा प्रयुक्तः, सर्वभवनसामर्थ्यं व्यामोहिका च शक्ति-रैन्द्रजालिकविद्या च कापट्यादि च तत्तद्रप-निरूपगार्थं तथा, तथा प्रयुक्तः शब्दः समाधावप्ये-कैव<sup>3</sup> शक्तिरुभयकार्यरूपोक्ता, प्रवाहस्त्वत्र माया-शब्देनोच्यते, स च भगवत्कृतो भगवद्रूपश्च, विषयैश्च व्यामुग्धाः सर्वे भवन्त्यतोत्र कि युक्तमिति चेदुच्यते

सुबोधिनी- मायाकथनेयम गंसक्तो तरिक्ष तदत्राह सार्धचतुर्दशभिः, तत्रकेन सृष्टिमाहैभि-रिति, न तत्त्वापेक्षा प्रतीतैरेतैरित्यर्थः, गृहस्थ इव महाभुजोत्युत्साहेन कार्यकर्ता, ग्रत एवोच्चावचानि नैकरूपारिए, ग्राद्यः प्रथमत एव जलमिव प्रविष्टः, स्वस्थावस्थासहितस्य मात्रागां च भगवतश्चेतित्र-यागां प्रसिद्धये, ग्रथ वा स्वमात्र एव योयमात्मा स्वप्नवत् तस्य प्रसिद्धये प्रकर्षेग् सिद्धिः सृष्ट्यन्त-रापेक्षया ॥३॥

व्याख्या-१४ रे श्लोकों में से इस एक श्लोक से सृष्टि का वर्णन करते हैं।

इन पञ्चमहाभूतों (पृथिव्यादि) से सृष्टि उत्पन्न हुई ये पञ्च महाभूत प्रतीत हो रहे हैं, इनने मुष्टि की उत्पत्ति करने में तत्वों की अपेक्षा नहीं की, क्योंकि यह सृष्टि अन्तर-सृष्टि मायिक है,

१--- माया का स्वरूप लक्षण एवं कार्य लक्षण क्या हैं-इसको जानें।

२- 'न:' हम, बहुवचन वहने का ग्राशय है कि केवल मेरी ऐसी जिज्ञासा नहीं है किन्तु सब सदस्यों की ऐसी जिज्ञासा है।

३--- 'ग्रपण्यत् पुरुषं पूर्णः माया च तदुपाश्रया' मिति व्यासस्य समावावित्यर्थः ।

'महाभुज' पद का ग्राशय है कि गृहस्थ की तरह सृष्टयुत्पित करने में उत्साह से कार्य करनेवाले हैं, क्योंकि महती क्रिया शक्तिशाली है ग्रतएव एक प्रकार के रूपों का निर्माण नहीं किया है, किन्तु उच्च नीच ग्रनेक प्रकार के (देव ग्रसुर प्रभृति) रूपों का सृजन किया है इस सृजन में तत्वों को ग्रहण किया है, कारण कि यह सत्या सृष्टि है। ग्राप भूतों की ग्रात्मा ग्राद्य (सब से प्रथम) है, इसिलये पहले ही मानो जल में प्रविष्ट होकर मायिकी सृष्टि करते हैं—क्योंकि ग्रवस्था सिहत ग्रपनी, मात्राग्रों की ग्रथा भगवान् की प्रसिद्धि करनी ग्रथवा जो केवल ग्राप ही यह ग्रात्मा हैं, उसने ग्रपनी प्रसिद्धि के लिए ग्रन्य सृष्टि की ग्रपेक्षा स्वष्नवत् यह सृष्टि की है। इस श्लोक के प्रथम पद में जो सृष्टि कही है, वह मायिकी (ग्रन्तरा) सृष्टि है जिसके मूल में तत्व नहीं हैं, ग्रतः ग्रसत् विषयता रूप में प्रतीत हो रही है। दूसरी सृष्टि जो तत्वों से रची गई है वह सत्या है। यह भगवान् ने स्वेच्छा से माया को करण कर ग्रीर स्वयं प्रेरक एव कर्ता होके बनाई है, ग्रतः भगवत् भिन्न (कार्य) होने से भगवद्रूप हैं ग्रतः सत्या है।

निर्लेप ग्रन्तरिक्ष योगेश्वर माया का वर्णन करते हुए कहते हैं कि, माया शब्द के ग्रर्थ शास्त्रों में तथा लोक में बहुत प्रकार से किये गये हैं।

१. सर्व कुछ करने में समर्थ, २. मोह में पटकनेवाली ३. ऐन्द्रजाल विद्या ४. कापट्यादि १ रूपों को कहने के लिये 'माया' शब्द प्रयुक्त किया गया है।

वेदव्यासजी ने समाधि में माया का साक्षात् दर्शन किया, वहां देखा कि माया भगवान् की स्नाश्चित है, स्नर्थात् भगवान् की एक शक्ति है जो सर्वदा भगवान् के शरण में ही रहती है। वह माया शक्ति, एक होते हुए भी दो प्रकार के कार्य करती है। एक कार्य, जीव को व्यामोह में डालती है। दूसरा कार्य, प्रवाह है प्रकृत प्रसंग में माया का अर्थ प्रवाह है। इस प्रवाह को भगवान् ने रचा है एवं वह भगवदूप है।

सब जीव विषयों से मोह को प्राप्त होते हैं, ग्रतः यहाँ 'माया' शब्द का कौनसा ग्रर्थ लेना उचित है ? इस शङ्का का समाधान ग्राचार्य श्री निम्न कारिकाग्रों से करते हैं-

कारिका—मायाशिक्तर्भगवतो नात्र कार्या विचारणा।
समाधौ तु तथाभानात् प्रयोगस्तु विचार्यते॥१॥
विचारे भगवद्वाक्यं लक्षणं कार्यगोचरम्।
प्रतीतिश्चाप्रतीतिश्च साधिष्ठानस्य तद्धि हि॥२॥
सुवर्णजलवत् कार्ये प्रक्रियेयं पुराणगा।
तया सह कृतिः क्वापिच्छादनं चांशतोपि वा॥३॥
निःस्वरूपस्य कार्यस्य तद्धर्माणां सहैव वा।
सदिव स्फुरणं यस्मात् त्रयं मायेति शब्द्यते॥४॥

१-- ग्रादि शब्द से माया का ग्रर्थ बुद्धि, कृपा, दम्भ परा कोष में दिये हैं।

मार्गत्रये हरेः स्कूर्तिस्ततोन्यन् मायया कृतम्।
प्रतीतिरिष मिथ्येति केचिद् धर्मविचारकाः ॥ ४ ॥
शास्त्रतो निर्ण्यस्तस्य वस्तुनो मायिकस्य च ।
ज्ञानेषि स्फुरग्णं यस्य तद्भूपं सत्त्वमुच्यते ॥ ६ ॥
केवला लौकिको स्कूर्तिस्तावन्मात्रशरीरिग्णी ।
ग्रस्थरा मूलराहित्यात् सा मायेति निगद्यते ॥ ७ ॥
मात्रप्रयोगो यत्रास्ति तत्रैकस्यैव रूपग्म् ।
उभयं तु हरेः कार्यं द्वितीये करग्णं तु सा ॥ ६ ॥
द्वितीयमात्रकरग्णे काशकृत्स्नमतं स्थितम् ॥ ६ ॥ ॥

कारिकार्थ — माया भगवान् की शक्ति है, जिसमें किसी प्रकार विचार करने की ग्रावश्य-कता नहीं है। क्योंकि ज्ञानावतार व्यासजी को समाधि में ऐसे दर्शन हुए हैं कि 'माया' भगवान् की शरणापन्न शक्ति है। किन्तु माया शब्द का प्रयोग किस तरह, कहाँ ग्रौर कैसे किया जाय इसका विचार कर्त्त व्य है।

माया का स्वरूप-लक्षण बताते हुए भगवान् ने गीता में ''दैवी ह्येषा गुरणमयी मम माया दुरत्यया ं'' यह श्लोक कहा है।

भागवत् में ऋतेर्थं यत् प्रतीयेत न प्रतीयेत च' इस श्लोक द्वारा "कार्यगोचर लक्षरा" कहा गया है। जो पदार्थं हो उसको न दिखावे ग्रौर जो पदार्थं न हो उसको दिखा दे, ग्रतः इसको माया कहा जाता है, क्योंकि मनुष्य को भुलावे में डालती है, जिसका वर्णन ग्राचार्य श्री ने दूसरी कारिका में इस प्रकार किया है। विचार करने पर भगवत्प्रोक्त गीता वाक्य "दैवी ह्येषा" से स्वरूप लक्षरा का ज्ञान होता है, ग्रिधिष्ठान सहित कार्य की प्रतीति हो, यों कहकर कार्य गोचर लक्षरा का वर्णन किया है।।२।।

माया के कार्य दो प्रकार के हैं, एक कार्य, कारण, यदि कार्य रूप में ग्रावे तो भी ग्रविकारी ही रहते हैं, जैसे मुवर्ण, ग्राभूषणारूप में परिणत होकर भी ग्रविकारी ही रहता है, इसको ग्रविकृत परिणाम कहते हैं। वैसे ही भगवान् ग्रपनी करण रूप माया से जगत्रूप कार्य में परिणत होते हुए परिणाम कहते हैं। वैसे ही भगवान् ग्रपनी करण रूप माया से जगत्रूप कार्य में परिणत होते हुए भी ग्रविकारी नहीं होते हैं, केवल पूर्व ग्रविकारी ही रहते हैं, ग्रथाँत ब्रह्म, जगत्रूप होते हुए भी विकारी नहीं होते हैं, केवल पूर्व ग्रवस्था में ब्रह्म कहे जाते हैं, ग्रौर उत्तरावस्था में जगत् कहलाते हैं। यह माया का एक कार्य है, यह ग्रविकृत-परिणामवाद कार्य श्रुति सम्मत् है जिससे परब्रह्म के सर्वभवन सामर्थ्य शक्ति का ज्ञान होता है।

१ माया, भगवान् की शक्ति है वा नहीं, इस विषय में ।

२ — युक्ति अयुक्ति से विषय को समभकर कार्य रूप में लाना ।

३—यह मेरी गुरामयी देवी माया ऐसी बलवती है, जिसको पार करना महा कठिन है।

४—ग्रिघिष्ठान उसको कहते हैं जो ग्रिधिष्ठाता को सत्तास्पूर्ति करावे।

दूसरा कार्य 'जलवत्' प्रतिविम्बादि उत्पन्न कर जीवों को मोहित करता है। ऐसे सामान्य रूप से स्वरूप तथा कार्य का निश्चय कर ग्रब ऐसे विशेष कार्य का निश्चय करते हैं।

माया को करण रूप कर, जगत् रचना भी कभी कभी होती हैं, इस प्रकार की प्रक्रिया पुराणों से ली गई है। श्रुति में कहीं भी माया का करणत्व नहीं कहा गया है, यह पौराणिक प्रक्रिया, भागवत् द्वितीय स्कन्ध के 'स्थितिसर्गानिरोधेषु गृहीता माययाविभोः'' श्लोक में तथा 'वीर्यं हिरण्यमयं देवो मायया व्यसृजत्' श्लोक में कही गई हैं।

जगत् के निर्माण समय में सर्व प्रकार समर्थ प्रभु अपनी करण रूप माया शक्ति से जगत् की सर्ग, स्थिति तथा प्रलय के कार्य में सतो, रजो श्रीर तमो गुणों को ग्रहण करते हैं।

भगवान के सत् चित् ग्रीर ग्रानंद के मलरूप जो सदंशात्मक सत्त्वगुर्ण, चिदंशात्मक रजोगुरण तथा ग्रानन्दाशांत्मक तमोगुर्ण हैं उनके द्वारा जो नाना प्रकार की कृतियां की जाती हैं, उनमें यद्यपि माया का कर्त्त व्य दृष्टिगोचर होता है किन्तु उन गुर्णकृत कृतियों में वास्तविक प्रेरक व प्रयोजक कर्त्ता स्वयं प्रभु हैं। माया तो कररणमात्र है, वह कररणत्व भी भगवदाधीन ही है। इसके ग्रलावा तीसरा कार्य पदार्थ का ग्राच्छादन करना है, यह ग्राच्छादन प्रतिकृति निर्माण, ग्रावरण ग्रीर विक्षेप इन तीनों द्वारा किया जाता है।।३॥

नि:स्वरूप कार्य तथा उसके साथ उनके धर्म भी सत्रूप देखने में स्रावे ये तीन ही माया है ॥४॥

भगवान के कहे हुए श्रुति सम्मत भक्ति, ज्ञान ग्रौर कर्म मार्गानुसार तो जगत् रूप कार्य में भगवत्सम्बन्धित्व की स्फूर्ति होती है, तथा जगद्र्प माया द्वारा दीखता है, ग्रतः मायिक है, इस प्रकार का ज्ञान माया के प्राबल्य से ही होता है, जैसे शुक्ति (सीप) में रजत, (चांदी) शङ्ख्व में पीतता, (पीलापन) ग्रादि मिथ्या है, वैसे ही यह भी मिथ्या है, उन उनको वैसी ही स्फूर्ति होती है, इस तरह दो प्रकार का विभाग मायाकृत होने से 'माया' कहना उचित ही है।

इस विषय में कितने वादी ज्ञान ग्रौर ग्रर्थ दोनों का सार्वत्रिक ग्रध्यास मानते हैं। उनके मत का अनुवाद करते हुए ग्राचार्य श्री कहते हैं कि 'प्रतीति' भी मिथ्या हैं यों वे धर्म विचारक कहते हैं, ग्रौर उनकी सिद्धि युक्तयाभासों तथा वाक्याभासों से करते हैं, किन्तु वे शास्त्र विरुद्ध होने से ग्रादरणीय नहीं हैं, जबिक शास्त्र प्रमाणानुसार द्विविध कार्य का बोध होता है ग्रौर वहां भी लक्षणा की ग्रावश्यकता नहीं है, सुख से हो तो ही कार्य प्रमाण सिद्ध हैं, तो फिर सर्वत्र ग्रध्यास मानना श्रेष्ठ नहीं है।।।।

इस विषय को विशेष स्पष्ट करने के लिये इस छठी कारिका में कहते हैं कि वस्तु एवं मायिक का निर्णय शास्त्र से करना चाहिये, न कि प्रमाणाभास एवं युक्तयाभासों से करना चाहिये, ज्ञान होने पर भी, ग्रर्थात् ज्ञान दशा में भी ब्रह्मवेताग्रों को जिस वस्तु का रूप सत्य (ब्रह्म रूप) दिखता है, वह सत्य ही माना जाता है, जैसा कि 'भगवदूप' विश्वं' कहा है ग्रन्यत्र श्रुति में भी 'प्राणा वै सत्यंतेषामेष सत्यं' इत्यादि, ग्रतः शास्त्रों से ही निर्णय करना उचित है ।।६।। ग्रब ७ वीं कारिका में माया को कहते हैं कि सब में 'मायामात्र' तु कात्स्न्येंत्' तथा 'मायामात्रामिदं ज्ञात्वा' एकादश स्कन्ध में जो कहा है वहाँ 'मात्र' ग्रर्थात् केवल पद देने का भाव यह है कि वह लौकिकी स्फ़्रित केवल उतनी ही है, क्योंकि एक तो वह ग्रस्थिर है ग्रौर दूसरी उसकी कोई मूल (जड़) नहीं है, ग्रतः वह माया कही जाती है ॥७॥

ग्राठवीं कारिका में इसको विशेष स्पष्ट करते हुए कहते हैं कि शास्त्रों में जहां कहीं 'मात्र' पद का प्रयोग किया गया है, वहाँ एक का ही निरूग्ण है, हिर की ही दोनों कृतियाँ हैं, इसलिये विक्षेपादि में माया का कर्तृ त्व कहने मात्र से भगवान् के सर्व कर्तृ त्व में हानि नहीं है, क्योंकि एक स्थान पर भगवान् प्रयोजक होते हैं, दूसरे स्थान पर कर्त्ता होते हैं, ग्रतः रूपभेद से भगवान् का ही कर्त्तापन है, माया कभी एक में कारणमात्र होती है।।।।

जहां माया को 'करएग' माना है वहाँ 'काशकृत्स्न' का मत स्थिर किया है ।।५३॥

श्लोक—एवं सृष्टानि भूतानि प्रविष्टः पश्चधातुभिः। एकधा दशधात्मानं विभजन् जुषते गुरगान् ॥४॥

इलोकार्थ—प्रभु इसी तरह भूतों (देहों) की रचनाकर ग्रौर उनमें पश्च महाभूतों से प्रवेश कर, ग्रपने को ही ग्रन्त:करण रूप ग्रौर दशइन्द्रिय रूप बनाकर गुणों (विषयों) का भोग करते हैं ॥४॥

सुबोधिनी—भोगमाह. स्वार्थं सृष्टानि भूतानि | ध्तरणामभावादात्मानमेवान्तःकरगोन्द्रियरूपेगा देहान् महाभूतैः सह प्रविष्टो देवानामिन्द्रियाधिष्ठा— विभज्य विषयान् सेवत इत्यर्थः ॥४॥

व्याख्या — ग्रात्मा किस प्रकार भोग करता है जिसका वर्णन करते हैं, ग्रपने क्रीडार्थ ही बनाई हुई देहों में पञ्चमहाभूतों द्वारा वस्त्र में तन्तुग्रों की तरह प्रविष्ट होकर ग्रपने को ही ग्रन्त: करण ग्रीर इन्द्रियों बनाकर स्वयं विषयों को भोगते हैं, क्योंकि इन्द्रियों के ग्रिधिष्ठाता देव ग्रन्य कोई नहीं है, ग्रत: स्वयं ग्रन्त: करण एवं इन्द्रियाँ बनकर भोग करते हैं।।४।।

# व्लोक—गुर्गेर्गुर्गात् स भुञ्जान ग्रात्मप्रद्योतितैः प्रभुः । मन्यमान इदं सृष्टमात्मानमिह सज्जते ॥ ॥

श्लोकार्थ--ग्रपने प्रकाशित गुगों से विषयों को भोगते हुऐ वे प्रभु (ग्रंशात्मा प्रभु) इस सृजित देह को ही ग्रपना स्वरूप समभकर ग्रपने स्वरूप को भूल जाते हैं। जिससे इस लोक में ग्रासक्त हो जाते हैं।।।।

१—भोगार्थ २—यहां काणकृत्स्न का मत स्थिर किया है। भोग तो ग्रात्मरूप से गुर्णो द्वारा होता है।

सुबोधिनी-ग्रासक्तिमाह, पूर्वं ह्यनासक्तस्तदा स्वयं प्रभूरेवेन्द्रियविषयान् भुञ्जानो भवति, ननु भोगे सत्यायानं विषयपारवश्यं, नेत्याहात्मप्रद्यो-तितेरिती. प्रद्योतनमेव पालनं च. ग्रात्मनेपदेन ताहशो भोगोपि, ग्रत एव प्रभुरिदमा निर्दिष्टमा-त्मानं मन्यमानः स्वस्य गत्यन्तरं विस्मृत्येहैव सज्जते ॥४॥

व्याख्या—इस क्लोक द्वारा उन (ग्रंशात्मा प्रभु), जो गुर्गों से गुर्गों को भोगते हैं उनकी ग्रासक्ति का प्रकार कहते हैं जो प्रभु सृष्टि से पहले ग्रनासक्त थे, वे प्रभु सृष्टि उत्पन्न करने के ग्रनन्तर किस प्रकार श्रासक्त बनते हैं जिसका वर्णन करते हैं।

प्रभु सर्व समर्थ हैं, ग्रतः स्वरूप से किसी तरह भी विना प्रच्युत हुए इन्द्रियों से विषयों का भोग करते हैं, गुर्गों से गुर्गों का भोग करने पर भी स्वरूप से प्रच्युत नहीं होते हैं। अप्रच्युत रह कर ही जैसी सृष्टि है, वैसा भोग करते है, यह स्वारस्य 'भुञ्जानः' पद का है।

भोग भोगने से तो विषयाधीनता प्राप्त होती है इस शङ्का का निवारण करते हैं कि, जिन गुगाों से भोग भोगते हैं, वे आपके ही पालन पोषगा (प्रकाशित) किये हुए हैं, अतः प्रभु विषयों के श्राधीन भी नहीं होते हैं, ये गुरा प्रभु प्रद्योतित होने से क्षिएक भी नहीं है, किन्तु भोग बहुत समय करते हुए ग्रपने परमगति (परम एवं ग्रनासक्त स्वरूप) को भूल जाते हैं, जिससे इस लोक में (मायिक सिंट में) ग्रासक्त होकर देह को ही ग्रपना रूप समक्त वैठते हैं।।५।।

### क्लोक - कर्मारिंग कर्मभिः कुर्वन् सनिमित्तानि देहभृत् । तत्तत्कर्मफलं गृह्धन् भ्रमतीह सुखेतरम् ॥६॥

श्लोकार्थ-कर्मे न्द्रियों से वासनारूप निमित्तवाले कर्मों को करता हुम्रा वह प्रभु (ग्रंशातमा) स्वयं होने पर भी देहधारी प्राकृत जीव सम होकर किये हुए कर्मीं का फल सुख की ग्राशा में, दु:ख ही भोगता है, जैसे मजदूर भार ढो-ढो कर दःख को ही भोगता है ॥६॥

र्थमुपायमाह, भोगस्तु शान्त इव, कर्मेन्द्रियै: गृह्णन् नानाविधक्लेशाननुभवन्नत्र व सवासनानि कर्मारिंग कृत्वा स्वयं च देहभृत् | सुखग्रह्गां च प्रयावृत्तौ हेतुः ॥६॥

सुबोधिनी - ग्रस्वातन्त्र्ये सिद्धे प्रवाहसिद्धच- प्राकृतजीवो भूत्वा कर्मगा जनितं मज्जूरवत् फलं

व्याख्या इस प्रकार ग्रात्मा परतन्त्र होने से प्रवाही हो जाता है, जिसका उपाय (साधन) कहता है-यद्यपि उसके भोग तो शांत होने से निवृत्तसम हो गये हैं, तो भी कर्मेन्द्रियों से वासनापूर्वक कर्म करता हुआ केवल देह के धारएगार्थ उसका ही पोषएा करता है, जिससे प्राकृत जीव सा हो जाता है

१-मायिक सोष्ट ग्रतः भोग भी मायिक है।

है, कर्म करने से उत्पन्न दु:खरूप फल मजदूर की तरह भोगता हुआ अनेक प्रकार के क्लेशों का म्रनुभव करते यहां हो भटकता है, सुखकी म्राशा ही पुनः जन्मादिक हेतु हैं ॥६॥

श्लोक-इत्यं कर्मगतीर्गच्छन् बह्वभद्रवहाः पुमान् । ग्राभूतसम्प्लवात् सरं,प्रलयावश्नुतेव गः ॥७॥

इलोकार्थ--इस प्रकार जीव, बहुत क्लेश शयी कर्मानुसार देहों को धारण करता हुग्रा परवश बन जाता है, ग्रौर भूतों के महाप्रलय होने तक जन्म मरण के फल को भोगता रहता है ॥७॥

सुबोधिनी—तस्य प्रवाहनिमज्जनमुपसंहरति, | वहन्तीति पञ्चमस्कन्धोक्ताः, महाप्रलय एवावधिनं कर्मगितिभेदाः पूर्वमेव प्रपञ्चिताः, स्रभद्रमेव तु कर्मसमाप्तिः, सर्गप्रलयावुत्पत्तिमररो ॥७॥

व्याख्या—यों उस जीव को संसार प्रवाह में डूबना पड़ता है कहकर उस विषय का उपसंहार किया है-पहले तृतीय स्कन्ध एवं पञ्चम स्कन्ध में कर्मगति के भेदों का विस्तारपूर्वक वर्णन किया है, एवं कर्म कीं गतियों से किस प्रकार क्लेशादि दुःख भोगे जाते हैं, जिनका भी पंचम स्कन्ध में वर्गन किया है। महाप्रलय में भी कुछ समय के लिये कम की विश्वान्ति होती है, न कि कर्म की समाप्ति होती है।।७।।

श्लोक--धातूपप्लव स्नासन्ने व्यक्तं द्रव्यगुर्गात्मकम्। ग्रनादिनिधनः कालो ह्यव्यक्तायापकर्षति ॥६॥

श्लोकार्थ--जब महाप्रलय होने का समय निकट स्राता है तब जन्म स्रीर विनाश से रहित काल, द्रव्य अौर गुगात्मक प्रकट विश्व को मूल प्रकृति में तिरोहित करने के लिये खेंचता है।। द।।

उपप्लवासन्नता द्विपरार्धावसाने भगवदिच्छया इत्युक्तं, तिरोभावार्थं प्रयत्न इत्यर्थः ॥ ॥

मुबोधिनी -तस्यावनिरूपगार्थं प्रलयमाह वा, द्रव्यगुर्गात्मकमिति लौकिकसिद्धान्तसिद्धाः धातूपप्लव इत्यादित्रिभिः, तत्र केन भगवत्कृतमाह, पदार्था उक्ताः, तस्य वेदनानभिज्ञत्वायानादिनिधन

व्याख्या—जिस महाप्रलय में कर्मगित को विश्राम प्राप्त होता है उसका वर्णन करते हैं, इस इलोक में भगवत्कृत प्रलय का वर्णन करते हैं।

१-प्रपञ्चप्रवाह में भ्रमण करता हैं।

२- चातु-पञ्चमहाभूतों का प्रलय। ३- पृथ्व्यादि स्थूल द्रव्य।

४ - सुक्ष्म शब्दादि रूप प्रपञ्च को ।

जब दोपरार्घ का काल पूरा होता है ग्रथवा भगविदच्छा से महाभूतों के प्रलय का समय निकट ग्राता है. तब जन्मनाश रहित काल, पथिव्यादिस्थूल ग्रीर सुक्ष्मशब्दादिरूपों भे व्यक्त विश्व को ग्रव्यक्त की तरफ खींच लेता है।।।।।

#### वलोक--शतं वर्षाण्यनावृष्टिर्भविष्यत्युल्वर्गा भुवि । तत्कालोपचितोष्रगोर्को लोकांस्त्रीन प्रतिपष्यति ॥६॥

श्लोकार्थ--जब वह महाप्रलय का समय निकट ग्राने लगेगा तब पृथ्वी पर सौ वर्ष पर्यन्त ग्रनविच्छन्न (ग्रत्यन्त) ग्रनावृष्टि होगी, ग्रथित् वर्षा का एक करा भी शत-वर्ष में नहीं गिरेगा, ग्रौर सूर्य उस समय ऐसा भीषण तपेगा जिससे तीनों लोक जलने लगेंगे ॥१॥

स्बोधिनी कार्यप्रलयप्रकारमाह, चतुर्भि- जगन्नाशकत्वादुल्बरोत्युक्तं, व्यंष्टीनामभाव उक्तो भवति समष्टेर्दाहनप्लावनाव-ग्रिमाभ्यां ततः पुरुषगमनमिति, ग्रभावस्यापि

उपचितश्चासा-वृष्णश्च ॥१॥

व्याख्या इस ६ वें श्लोक से लेकर चार श्लोकों में कार्यप्रलय का प्रकार कहते हैं। उन चार में से पहले क्लोक में व्यष्टियों का ग्रभाव दिखाया है, ग्रागे के २ क्लोकों १० वें-११ वें में समष्टि को जलाना तथा डुबाना कहा है। बारहवें श्लोक में वैराज पुरुष विराट् देह का त्याग करता है ग्रौर ग्रव्यक्त में प्रविष्ट हो जाता है, १०० वर्ष वर्षा का ग्रभाव होता है, जिसके कहने का ग्राशय यह है कि ग्रभाव भी जगत नाश करने में समर्थ है इसलिए 'उल्बरा' शब्द देकर वर्षा के ग्रभाव की भयंकरता दिखाई है, तथा सूर्य वृद्धि तथा ज्योति उष्णता धारण करने से ग्रतिशय उष्ण हो गया है जिस ने वह सूर्य जगा को प्रतीय सन्तप्त करता है ॥६॥

रलोक--पातालतलमारभ्य सङ्क्ष्रिमुखानलः। दहन्न दर्ध्वशिखो विष्वगु वर्धते वायुनेरितः ॥१०॥

श्लोकार्थ-सङ्कर्षण भगवान के मुख की ग्राग्न पातालतल से प्रारम्भ होकर वायू से प्रेरित ऊँची-ऊँची (लम्बी २) शिलाग्रों से चारों दिशाग्रों को जलाता हुग्रा बढता ही जाता है ॥१०॥

सुबोधिनी--दाहमाह, पूर्वशतवर्षमध्य एवास्य प्रवेश: ॥१०॥

१-ये पृथ्वोत्यादि स्थूल ग्रीर शब्दादि सूक्ष्म में लौकिक सिद्धान्त सिद्ध पदार्थ है। २-मूल प्रकृति में लय कर देता है।

है।।१०।।

श्लोक—संवर्तको मेघगगो वर्षति स्म शतं समाः। धाराभिर्हस्तिहस्ताभिर्लीयते सलिले विराद् ॥११॥

इलोकार्थ—प्रलयकारी संवर्तक मेघगरा शत वर्षपर्यन्त हस्ती के शुण्ड के समान जल की घाराएं बरसायेंगे जिस जल में ब्रह्माण्ड लीन हो जायेगा ।। ११।।

सुबोधिनी—प्लावनमाह, कालस्याधिदैविक-स्याध्यात्मिकरूपा मेघाः, विराड्विलयो दग्ध-

व्याख्या – इस श्लोक में सङ्कर्षणा मुख की ग्रग्नि से दग्ध सृष्टि का जल में दूबना (विलयपाना) कहते हैं, ये संवर्तक मेघ ग्राधिदैविक काल के ग्राध्यात्मिक रूप हैं, विराट् रूप ब्रह्माण्ड (सृष्टि) का विलय दग्धगोमयपिण्ड के समान है।।११।।

श्लोक—ततो विराजमुत्सृज्य वैराजः पुरुषो नृप । ग्रव्यक्तं विशते सूक्ष्मं निरिन्धन इवानलः ॥१२॥

इलोकार्थ — हे नृप ! जब ब्रह्माण्डरूप उपाधि जल में विलय हो जाता है, तब उपाधि रहित होने से वैराज पुरुष उसका त्याग कर सूक्ष्म अव्यक्त स्वरूप में प्रवेश करता है, जैसे काष्ठ रहित अग्नि अपने सूक्ष्म मूल रूप में अन्तर्हित होती है ॥१२॥

सुबोधिनी—ततः पुरुषगमनमाह, अधिकारि- प्रकारो न त्वयमेव ॥१२॥ पुरुषत्वज्ञापनाथाव्यक्ते लय उक्तः, अयमप्येकः

व्याख्या—इस क्लोक में कहा गया है कि वैराज पुरुष, विराट् ब्रह्माण्ड देह का त्याग कर ग्रव्यक्त में लय होता है, क्योंकि वह ग्रधिकारी पुरुष है—प्रलय के ग्रनेक प्रकारों में से यह भी एक प्रकार है ।।१२।।

श्लोक—त्रायुना हृतगन्धा मूः सलिलत्वाय कल्पते । सलिलं तद्धृतरसं ज्योतिष्ट्रायोपकल्यते ॥१३॥

१—संवर्तक मेच ग्राधिदैविक काल के ग्राध्यात्मिक रूप कहने से यह स्पष्टीकरण किया गया है कि सूर्य काल का ग्राधिभौतिक रूप है।

२—दग्वगोमयिपण्डवत् कहने का ग्राणय यह है कि जैसे द्वादश स्कन्ध में प्रलय में ग्रवयव विशरण कहा है वैसे हा यहाँ भी हुआ है । , ३ - समब्दि जीव स्वरूप ।

श्लोकार्थ--वायु पृथ्वी का गन्ध खींच लेता है तब वह जलरूप हो जाती है। इसी प्रकार काल जल का रस गुरा जब खींच लेता है तब वह ग्रग्नि में लीन ही जाता है, अर्थात् अग्निरूप हो जाता है ॥१३॥

स्बोधिनो-सार्धद्रयेन महाभूतानां लयमाह, | अनुक्ते कालएव संवर्तकः ॥१३॥ व्यावर्तको धर्मो गन्धः, वायुना च तस्य हरएां सिद्धं,

व्याख्या-भूमि के ग्रन्य तत्त्वों से पृथक् पहिचान कराने वाला गुरा प्रथम ग्राशय 'गन्ध' है। इस भूमि के व्यावर्तक गन्ध धर्म को वायु खींच लेती है, यह प्रसिद्ध ही है कि वायु गन्ध को खींचती है, ग्रतः प्रलय के समय में जब वायु पृथ्वी के गन्ध गुरा को खींच लेती हैं, तब वह जलरूप ही जाती है, एवं उसकी श्यामरूपतापरा तिरोहित हो जाती है। इसी तरह ग्रन्य जल ग्रादि महाभूतों का भी लय कहा है। जल के रस गुरा को कौन खींचता है वह स्पष्ट नहीं कहा गया है किन्तु 'तढ़ तरसं' पद में कहे हुए तत् शब्द से काल समभना चाहिये, ग्रर्थात् जल का रस काल ने चूस लिया, जिससे वह तेजोरूप हो जाता है ।।१३॥

क्लोक-हतरूपं तु तमसा वायौ ज्योतिः प्रलीयते । हृतस्पर्शोवकाशेन वायुर्नभिस लीयते ॥१४॥

श्लोकार्थ-ग्राधिदैविकतम द्वारा रूप के हरए। हो जाने पर ज्योति वायु में लीन होती है, ग्रनन्तर ग्रवकाश वायु के स्पर्श गुरा को खींच लेता है, जिससे वायु ग्राकाश में विलय हो जाती है।।१४॥

म्राधिदैविकमत्र गह्यते, कार्यानाधारौ देशकाला विक्यमाग्रात्वाच्च ॥१४॥ ववकाश अब्देनोच्येते तत्र देशेन स्पर्शनाशो लोकेपि

सबोधिनी—तमोगूणस्य तामसं रूपं तमः, देशावकाशेन स्पर्शो भवतीति कालत्मनेत्यग्रे

व्याख्या—तमोगुरा का तामसरूप 'तम' है, यहाँ वह तम तमोगुरा का ग्राधिदैविक' रूप ग्रहरण करता है। कार्य, के जो ग्राधार नहीं है ऐसे देश तथा काल का 'ग्रवकाश' शब्द से व्यवहार किया जाता है, वहां देश से स्पश का नाश होता है लोक में भी देखा जाता है तो देश अवकाश से स्पर्श होता हैं, कालात्मक से जो होगा, वह आगे के श्लोक में कहा जाएगा ॥१४॥

क्लोक-कालात्मना हृतगुरां नभ ग्रात्मनि लीयते ॥१४ ;॥

श्लोकार्थ-कालात्मा द्वारा गुर्गों के खींचे जाने से स्राकाश स्रात्मा में लीन होता है गश्रद्वा

१-यह 'तम' (ग्रंधकार) सत्य बस्तु है, ग्रतः इसकी ग्राधिदैविक कहा गया है। (प्रकाश)

सबोधनी-कालात्मन।वकाशेन, कालेन हि | शब्दो नश्यति ॥१४३॥

व्याख्या-काल रूप अवकाश से अर्थात् काल द्वारा शब्द गुरा नष्ट होता है जिससे आकाश म्रात्मा में लीन हो जाता है ॥१४३॥

वलोक--इन्द्रियारिंग मनो बुद्धिः सह वैकारिकेर्नु प । प्रविशन्ति ह्यहङ्कारं स्वगुरगैरहमात्मनि ।।१५३॥

श्लोकार्थ-इन्द्रियाँ मन ग्रौर बुद्धि ग्रपने ग्रिधिष्ठाता देवों सहित ग्रहंकार में प्रवेश करते हैं, और फिर ग्रहंकार गुरासहित ग्रात्मा (जीव) में प्रवेश करता है।। १५ 🖁 ।।

सबोधिनी-शिष्टस्य लयमाह, जीवे, नायं प्राकृतिको लयः किन्त् केवलमायाकृतः, मायावैभवे ह्यस्य बहविषयत्वं, ग्रन्यत्रापि क्वचिदे-कदेशेनापि शब्दप्रयोगो यथैन्द्रजालिक, मन्त्रगता

ग्रात्मनि हि सा, ग्रङ्गेषु स्थिता स्वल्पविषया भवति, ग्रस्याः कार्यं मूख्यं व्यामोहः, पदार्थाश्चानुभवश्च त्रयमत्र सम्भवतीति सम्पूर्णा उक्ताः ॥१५३॥

व्याख्या-शेष रहे हुम्रों का लय कहते हैं-'म्रात्मिन' पद से यहां जीव लेना है, म्रर्थात् इस श्लोक में कहे हुए इन्द्रियों से लेकर गुरा सहित ग्रहंकार का लय जीव में होता है, काररा कि यह प्राकृतिक वय नहीं है, किन्तु केवल मायाकृत वलय है, मायावैभववाली होने के कारण बहुत विषय-वाली है ग्रन्यत्र भी वहां एक देश से भी माया शब्द का प्रयोग होता है जैसे ऐन्द्रजालिक, वह मन्त्रगत है, ब्रङ्गों में स्थित होने से स्वल्प विषया होती है, इस माया का कार्य व्यामोह है, तथा पदार्थ, सुजन और उनका अनुभव ये तीनों यहां होते हैं, इसलिये यहां सम्पूर्ण कहे हैं ॥१५३॥

इलोक-एषा माया भगवतः सर्गस्थित्यन्तकारिरगी। त्रिवर्गा वर्गितास्माभिः कि भूयः श्रोतुमिच्छसि ॥१६३॥

श्लोकार्थ--जगत् की सर्ग (उत्पति), स्थिति (पालना) ग्रौर ग्रन्त (प्रलय) करने वाली, त्रिगुगोवाली, भगवान की माया शक्ति का वर्गान किया, इसके अनन्तर क्या सुनना चाहते हो ? ।।१६३ ।।

शक्तिनिर्वक्तुमशक्या, श्राकृत्या स्त्रीरूपा भगवतः पुरुषत्वे सौन्दर्यातिशयेन मुग्धा भवन्तीति मूले

सुबोधिनी-उपसंहरति, स्वरूपतो हि सा न स्वाभाविको दोषः, स्रत स्राह कि भूयः श्रोतु-मिच्छसीति ॥१६३॥

१-पृष्ठ और अव्यक्त शक्ति के लय न कहने से केवल मायिक अतः प्राकृतिक नहीं है।

२-एषा माया भगवतः सर्गं स्थित्वन्तकारिएगि, यह भगवान् की माया सर्ग स्थिति और लय करती है इस वाक्यानुसार वह मायाकृत लय होने से मायिक है। ३-प्रवाह ।

व्याख्या - इस क्लोक में इस माया के, कार्य लक्ष्मण से पहचान कराई गई है, क्योंकि स्वरूग से इसकी पहिचान करानी ग्रशक्य है। यह त्रिगुण वाली भगवान की माया शक्ति इस विश्व की उत्पत्ति, स्थिति ग्रीर प्रलय करने वाली है। यह इसका कार्य लक्षण है। यह माया ग्राकृति से स्त्रीरूपा है, उस माया का भर्तृत्व भगवान में है, ग्रर्थात् उसके भर्ता (पित) भगवान हैं माया की ग्रितिशय सुन्दरता स्त्रीत्व में होने से सर्व लोक स्त्रियों पर मोहित होते हैं, इससे मूल शक्ति माया के स्वरूप में स्वाभाविक दोष नहीं होता है, इसलिये कहते हैं कि फिर क्या सुनने की इच्छा है ?

कारिका—श्रीरूपत्वाद् धृतं रूपमाकृतिः स्त्री निगद्यते।
स्वभोगाय तथा दैत्यमोहाय च सदा हि सा ॥१॥
प्रभुसेवकरीत्या हि भक्तिमार्गे निरूपणम्।
श्रुतीनामन्यथारीतिर्ने दूषणमिहाण्विप॥२॥
बीजसंस्कारकृपया नान्योन्याश्रयणं मतम्।
सर्वे मार्गा विलीयेरन् सा चेत् तत्र तथा न हि ॥३॥
प्रजापक्षे न दोषोस्ति ह्यवस्थायां तु सा रितः।
मर्यादापुष्टिमार्गेण मुद्दयर्थे निन्द्यते परम्॥४॥
प्रतस्तद्विषयोल्लङ्क्यः प्रष्टुव्यञ्चेत् तदुच्यते॥४३॥

कारिकार्थ — मूल शक्ति स्वरूप की ग्राकृति क्या है, जिसका निर्धारण करते हैं कि 'श्री' रूप है, ग्रतः वैसी श्राकृति धारण की है, वह श्राकृति 'स्त्री रूपा' है श्रर्थात् श्रानन्दरूपी हुई है क्योंकि ग्रपने (भगवान् के) भोगार्थ ग्रानन्द रूप की है, वह माया रूप से सदैव दैत्थों (ग्रासुरी जीवों) को भ्रमित करती है। इस कारिका में माया की मर्यादा ग्रीर प्रदाह मार्ग के स्वरूपों को कहकर दूसरी कारिका में पुष्टि स्वरूप कहते हैं।।१॥

भक्तिमार्ग में वह माया प्रभु की सेविका बन कार्य करती है, जिससे मर्यादा मार्ग ग्रथवा पुष्टि मार्ग में वह बाधक नहीं होती हैं, तब श्रुति गीत में 'जय-जय' कहकर जो प्रार्थना की है उससे विरोध ग्राता है। जिस विरोध को मिटाने के लिये ग्राचार्य श्री कारिका के उत्तर पद में कहते हैं कि 'श्रुतीनां ग्रन्यथा रीतिर्नदूषरामिहाण्विप'।।२।।

श्रुतियों की रीति दूसरे प्रकार की है, ग्रतः यहां ग्रिणुमात्र भी दूषण नहीं है। कारण कि श्रुतियों को प्रार्थना करने में ही ग्रंधिकार है ग्रीर इस मायाशक्ति का मोह करने में ग्रंधिकार है इसी तरह कार्य विरोध होने से दोनों में (माया ग्रीर श्रुतियों में) सापत्त्याभाव ग्राजाने से दोनों का कार्य पृथक् है— ग्रतः ग्रपने प्रभु को ग्राज्ञा परिपालन करने से दोनों को लेश भी दोष नहीं लगता है।।३।।

बीज में ही क्या का संस्कार होने अन्योन्याश्रयण नहीं माना गया है, वह कृपा जीव में बीज रूप से न हो तो सर्वमार्ग विलय को प्राप्त हो जाबे। श्रुतिगीत में 'जय-जय जह्यजां' इस प्रार्थना में मायानाश की प्रार्थना, इस वाक्य की उपपत्ति नहीं होगी, ग्रौर 'योगमायामुपाश्रितः' इस उक्ति की भी उपपत्ति नहीं होगी। इस शंका का समाधान ग्राचार्य श्री व्यवस्थापूर्वक ४ कारिका से करते हैं कि 'मर्यादापुष्टि मार्ग रीति से विचार करने पर ग्रंशपक्ष में कोई दोष नहीं रहता है। उसको ग्रवस्था में तो रितरूपा कहा गया है, रितरूपा भावात्मिका होने से भगवद्रपा है।

कृपा, माया से ग्रंशतः जीवोपकार कराती है, एवं ग्रमुक ग्रंश से माया का नाश भी कराती है। इस प्रकार होने से सर्व शास्त्रसामंजस्य होता है जिससे कहा हुग्रा दोष सिद्ध नहीं होता है तथा पुष्टि मार्ग में भी पूर्वपक्ष के निरास हो जाने से दोष निवृत्ति है।

भक्तों की जो सान्त्विक, राजस ग्रौर तामसावस्था में वह 'रित' जब उत्कट ग्रनुराग रूपा बन जाती है, तब विचार करने पर समभ में ग्रा जाता है कि मर्यादापृष्टिमार्ग में कहीं भी दोष लेश नहीं है, क्योंकि सर्व सामञ्जस्य हो जाता है।

परन्तु भगवान् गुणातीत होने से वहां सायुज्य प्रकाश शक्ति भी 'तत्र सत्त्वं निर्मलत्वात्' इस प्रमाण से होती है। वह सतोगुण सुख पूर्वक विषयासक्ति कराकर जीव को बन्धन में डालता है, इसिलये सर्वांश से मुक्ति के लिये निन्दा की जाती है।।४।।

ग्रतः उन विषयों का उल्लङ्घन करना ग्रावश्यक है, इसके बारे में पूछना हो तो पूछिये। पूछने पर कहा जायगा ।।४३।।

इस विषय में यह विशेष जानना चाहिये 'रित' ग्रानंदशक्ति है, क्योंकि 'प्रियत्व' उसका धर्म है, सृष्टि दो प्रकार की है (१) स्वार्थ (ग्रपने लिये) (२) परार्थ (दूसरों के लिये) यों दो प्रकार होने से सर्व रस भोक्ता रसेश्वर प्रभु के भोग विचित्रता के लिये जो जो तामसादि भाव है, वे भी रित (ग्रानंदशक्तियों) में व्याप्त होने से, ग्रन्तर्यामि न्यायवत् भगवान् में ही व्याप्त है इसलिये भगवद्रूप है, जैसे लोहे के गोले में ग्राग्न व्याप्त होतो है, इस कारण से ही प्रभुचरणों ने भिक्त के भावों को भगवद्रूप कहा है, ग्रौर ग्राचार्य श्री ने ग्रपने इस पृष्टि मार्ग को निर्णुण कहा है, इसलिये शङ्का का कोई भी ग्रंश नहीं है ॥१६६॥

॥ कारिकाशय प्रकाशानुसार ॥

राजोवाच-रलोक-यथैतामैश्वरीं मायां दुस्त्यजामकृतात्मिभः । तरन्त्यञ्जः स्थूलिधयो महर्ष इदमुच्यताम् ॥१७३ ॥

इलोकार्थ—जिन्होंने ग्रपने ग्रन्त:करण का भगवत्परायण नहीं किया है ग्रीर जो देह को ही ग्रात्मा मानने वाले हैं वे ईश्वर की शक्ति रूपा दुस्तर इस माया को जिस सुगम उपाय से पार कर जावे वह उपाय किहये, इस उपाय को कहने के योग्य ग्राप ही हैं क्योंकि ग्राप महान ऋषि हो ॥१७३॥

सुबोधिनी—तदेवाह, 'नापृष्टः कस्यचिद् ब्रूया' ज्ञानभक्तिरहिता दिति प्रश्नः, वेलाकूलान्तवेगित्वादकृतात्मिभ- तरणोपायो व रित्युक्तं, स्थूलिधय इति 'मामेव ये प्रपद्यन्त' इत्येवकारेण 'सर्वे इत्यिप निराकृतं, ग्रलौकिकतापहारी हि महर्षिः, प्रतिपुरुषमुपायः रिज्ञानादेक एव निर्धारितमेक- स्थूलबुद्धीनामिप मुपायं वक्तीत्येकवचनं, स्थूलिधयो बहिर्मुं खा वक्तव्यः ॥१७३॥

ज्ञानभक्तिरहिता इत्यर्थः, तत्र स्थूलिधयां तरणोपायो वक्तव्यः, 'मामेव ये प्रपद्यन्त' इत्येवकारेण 'सर्वेषामनुपायत्वं' प्रतीयते, स्थूलबुद्धि स्थापियत्वं वोपायो वक्तव्य इति नाग्रहः किन्तु स्थूलबुद्धीनामिप यथा तरणं सिध्यति तथोपायो वक्तव्यः ॥१७३॥

व्याख्या—िबना पूछे किसी को नहीं कहना चाहिये (ऐसा सिद्धान्त है) इसलिये राजा प्रबुद्ध योगेश्वर से पूछता है कि यह माया ऐसी प्रबल है जो भगवत्प्राप्ति के निकट पहूंचे हुए तपस्वी आदि महापुरुषों को भी वाम क्रोध ग्रादि द्वारा प्रवाह में पटक देती है तो जिन्होंने ग्रन्त:करण को भगवत्परारण नहीं किया है ग्रौर स्थूल देह को ही ग्रपनी ग्रात्मरूप समभ बँठे हैं, एवं ज्ञान भक्ति रिहत होने से प्रवाह में पड़े हुए हैं, 'मामेव ये प्रपद्यन्ते' यह उपाय सर्व जनीन नहीं है, केवल शरणागतों के लिये है, ग्रतः ग्राप महर्षि हैं, सर्वतापहारी हैं उसलिये ग्राप प्रत्येक के लिये सरल माया से तरने का उपाय बता सकते हैं; ग्रतः केवल स्थूल बुद्धि का शरणागत ही माया को पार कर सके वह उपाय नहीं कहिये किन्तु सर्व प्रकार के बुद्ध एवं ग्रबुद्ध भी जिस एक ही उपाय से माया के पार पहुँच भगवदानंद प्राप्त करें वह सरल एव सहज उपाय कहिये ॥१७ई॥

# प्रबुद्ध उवाच-श्लोक-क्रमण्यारममार**ानां दुःखहत्यं मुखाय च**। पश्येत् पाकविपर्यासं मिथुनीचारिरणां नृरणाम ॥१८३॥

श्लोकार्थ—राजा के इस प्रकार प्रश्न करने पर प्रबुद्ध योगेश्वर कहने लगे कि नारायण के परायण होना ही उपाय है भगवत्परायण होने का साधन भक्ति है जिसको समभाने के लिये पहले कहते हैं कि जो स्त्री के साथ रह कर गृहस्थी बन के दुःखों के नाश करने को एवं सुख प्राप्ति के लिये बाग-बार कर्म करते हैं, किन्तु उन कर्मों का फल उलटा ही होता है, यह देखकर भी मोह का त्याग एवं विवेक की जानकारी प्राप्त नहीं करते हैं ॥१६३॥

सुबोधिनी— तत्रोपायो नारायग्पपरत्वमेव, तद् भक्त्या, सा च भगवद्धमैंभंगवच्छास्त्रे साधनत्वेन प्रतिपादितैः, ने च गुरुसेवया, सा च गुरुशरगां गतस्य, तच्छरगागमनमैहिकामुिष्मकः फलभोगविरागाभावे न भवति "न तस्य तत्त्वग्रहगाये" तिबचनात्, तत्रैहिकवैराग्यं स्त्रीधनभेदेन, तत्र 'लौकिकानि कर्मागिस्त्रियं च परित्यजे'त्युक्ते न परित्यजत्यनुभवस्य बलिष्ठत- वात्, ग्रनुभवमेवाह नृगामिति लौकिकानां, मिथुनीचारिगामित्याग्रहः, प्रथमतः 'सुखमस्यात्मेनो रूप'मितिन्यायेन कर्मारम्भ एव विपरीतं भवति कर्मागो' तिबहुवचनात् पुनःपुनरारम्भः कर्मणा दुःखमित्यनुभवः, सुतरां फलाभावे, ग्रपेक्षितसुखकालोपि पुनःपुनरारम्भे गच्छति, विपर्यासमेव पश्येत्

व्याख्या— सबके लिये एक ही सरल सहज उपाय भगवत्परायण होना है, भगवत्परायण होने का साधन भिनत ही है, वह भिनत कैसे हो, उसका उपाय है, भगवत्शास्त्र में साधन रूप से कहे हुए भगवत् धर्मों का ज्ञान प्राप्त करना, उनका ज्ञान गुरु—सेवा से होता है, वह किसको प्राप्त होती है? जो गुरु की शरण लेता है। मनुष्य गुरु की शरणागित तब प्राप्त कर सकता है, जब इस लोक के सुख और परलोक के सुखों से वैराग्य प्राप्त कर लेता है। 'न तस्य तत्त्वग्रहणाये' इस शास्त्र वचन से यह निश्चित है कि वैराग्य के सिवाय कार्यसिद्धि नहीं होती है, इसमें इस लोक का वैराग्य दो प्रकार से करता है एक स्त्री से, दूसरा धन से लौकिक कर्म ग्रीर स्त्री के छोड़ने से वैराग्य हो, किन्तु वे छोड़े नहीं जाते हैं, क्योंकि कर्म करते हुए एवं स्त्रीसङ्ग का ग्रानुभव करते हुए व्यसन हो गया है। लोक में स्त्री के बिना ग्रकेले कैसे रहा जायगा ? इसलिये स्त्री के साथ ही रहने का ग्राग्रह हो गया है। पहले उसको यही दढ़ ग्राग्रह हो जाता है, ग्रात्मा (देह) का रूप सौन्दर्य में ही सुख है, जिससे कार्यों का ग्रारम्भ ही विपरीत होता है, जिससे सुख के बदले दु:ख को ही प्राप्त करता है। बार-बार कर्म करने से सुख को भी कभी दु:ख में परिगत करता है।

कारिका उपक्रमानुरोधेन स्वयं चापि तथाविधः ।
स्वस्याबाधकता वाच्या परस्त्वध्रुव एव हि ॥१॥
प्रवाहात् तु पृथग् ज्ञानं प्रतिकर्म व्यवस्थितिः ।
शास्त्रतः सर्वनिर्धारो यस्य तस्येदमुच्यते ॥२॥
प्रवाहपतिता नात्र विचार्या इति मे मितः ॥२३॥
एवं स्त्रीतत्सङ्गिपरित्याग उक्तः ॥१६३॥

कारिकार्थ — प्रारंभ में पूछे हुए प्रश्न के अनुसार, राजा स्वयं भी स्थूल बुद्धिवाला है, अतः राजा को भी मायो हकावट न करे ऐसा उपाय बताने की कृपा चाहता है। प्रवाह पतित जीव तो अधिकारी है ही नहीं, क्यों कि उसके लिये श्रुति कहती है कि 'जायस्व म्रियस्व (छा० उ० ४-१०-६)' तूँ जन्म ले, फिर मृत्यु को प्राप्त कर, यों प्रवाह में चक्कर लगाता रह, इसलिये ऐसा जीव अधिकारी हो नहीं सकता है, यदि वह अधिकारी नहीं हो सकता है तो किस प्रकार का जीव अधिकारी होगा ? इस शङ्का का निर्णय 'प्रवाहात्' पृथक् कारिका में करते हैं। ज्ञान को तो प्रवाह से पृथक् प्रत्येक कर्म के विषय में निर्णय करना पड़ता है। कर्म दो प्रकार के हैं— १) नित्य कर्म तथा २) काम्यकर्म हैं, नित्यकर्म में प्रवृत्ति करनी चाहिये और काम्यकर्म से निवृत्ति लेनी चाहिये। यह निर्णय शास्त्रानुसार ही है इस शास्त्राज्ञा को मानने वालों के लिये ही यह कहने में आया है, जो जीव प्रवाह में पड़े हैं, उनका वहां विचार ही नहीं करना चाहिये, ऐसी अपनी सम्मित आचार्य श्री देते हैं।।१९६३।।

श्लोक--नित्यातिदेन वित्तेन दुर्लभेनात्ममृत्युना । गृहापत्याप्तपशुभिः का प्रीतिः साधितैश्र्वलैः ॥१६३॥

श्लोकार्थ-नित्य पीड़ा देने वाले दुर्लभ जिसे प्राप्त करने में मृत्यु भी हो जाती है स्रौर फिर निक्वर (नाशवान) भी है, ऐसे धन से किसी प्रकार का सुखादि लाभ नहीं है तो उससे

प्रीति क्यों की जाय ? प्रर्थात् उससे प्रेम करना व्यर्थ है, यदि कहो कि सदा धन के ही सहारे से गृहस्थ चलता है, जिससे ही गृह सन्तित बन्धक, पशु ग्रादि सुख के साधन मिलते हैं, इसलिये इससे प्रेम करना चाहिये तो यह कहना भी व्यर्थ है। क्योंकि गृहादि भी नाशवान ग्रीर चलायमान होने से वास्तव में, ग्रंत में दुःख ही देते हैं। ग्रतः धन से तथा इनसे प्रीति करने में लाभ नहीं है।।१६३॥

धनपरित्यागमाह, कारिका—तद्धि चिन्तनमारम्य विनाशावधि दुःखदम्। मृत्युस्तु सुलभो लोके दुर्लभं धनमेव हि॥१॥

> एवमिप मृत्युरूपं, एताहशेन का प्रीतिः ? तेन साधितैर्श ? ममतास्पदाश्चत्वारोन्येषामेष्वेवान्तर्भावात् ।।१६३॥

कारिकार्थ — धन को उसका विचार करने के समय से उस (धन) का नाश हो जाने तक सर्व को दुःख देता ही रहता है। लोक में मृत्यु सुलभ है किन्तु धन दुर्लभ है किन्तु यह धन ग्रन्त में मृत्युप्रद ही होता है, ऐसे धन से एवं ममतास्पद गृहादि से प्रेम करना मूर्खता ही है। कारण कि वास्तव में धन स्वयं मृत्यु रूप ही है जिससे सुखाशा मृगतृष्णा जैसी ही है।।१६३।।

क्लोक—एवं लोकं परं विद्यान् नक्ष्वरं कर्म निर्मितम् । सतुल्यातिकायध्वंसं यथा मण्डलवर्तिनाम् ॥२०३ ॥

श्लोकार्थ—जैसे इस लोक का कर्म-निर्मित (कर्म द्वारा पाया हुग्रा) फल नाशवान् है, वैसे हो परलोक का भी कर्म निर्मित फल नाशवान् है। जैसे मण्डलेश्वर राजा भी समान श्रेणीवालों के साथ स्पर्धा (डाह) करते हैं, उत्कृष्ट श्रेणीवालों से ईर्ष्या करते हैं, ग्रधिक उत्कृष्ट (उत्तम) राजाग्रों से उन (मडण्लेश्वर राजाग्रों) के नाश का भय रहता है। वैसे ही पुण्यात्माग्रों में भी परस्पर स्पर्धा ईर्ष्या रहती हैं विशेष पुण्यावस्था में ईर्ष्यालु देव हमारे सुख का ध्वंस (नाश) करेंगे, ऐसा भय रहता है, तात्पर्य यह है कि कर्म मार्ग में दुःख ही है, ग्रतः इससे भी वैराग्य करना उचित है।।२०१।।

कारिका भूम्यादिवृत्तयः सिद्धाः साध्यानां गृहशेषता । देहे तु यस्य वैराग्यं स पूर्वत्र निरूपितः ।।१।।

कारिकार्थ — जो लोकिक ग्राजीविकादि गृहस्थ के कार्य चलाने के लिये कृषि ग्रादि वृत्तियाँ प्राप्त हुई हैं, वे ग्रस्थिर हैं, ग्रन्य साध्य पदार्थ भी गृह का ग्रंग होने से चलायमान हैं, यों बुद्धिमान मनुष्य समक्त सकता है ग्रतः ग्रस्थिर (चलायमान) पदार्थों में राग (प्रेम) करने से लाभ कुछ भी नहीं है, किन्तु ग्रन्त में दुःख ही है, यों समक्षकर जिसमें देहादि से राग मिटाकर वैराग्य ग्रहण किसा

है, वह विरक्त ही ग्रधिकारी है, यह ग्रागे १२ वें क्लोक में निरूपण किया है। गृहस्थी रागी पुरुष दु:बी होता है, यों वैराग्य का उपदेश दिया है।

मुबोधिनी-पारलौकिकं वैराग्यमाह,

व्याख्या—शङ्का 'जो दुःख से भिन्न नहीं '' "चातुर्मास्य यज्ञकर्ता को ग्रक्षय सुख मिलता है '।'' "श्राद्धादि से प्रसन्न पितामहादि स्वर्ग मोक्ष, सुख ग्रौर राज्य देते हैं '' 'लोक में जो जो इष्ट कर्म किये जावे, वे सर्व भगवान को ग्रपँगा करने चाहिये, जिससे ग्रनन्तफलदायी होते हैं, इत्यादि से तो ग्रनन्त कर्मफल प्राप्त होता है, फिर नश्वर कैसे ' यदि ऐसी शंका हो तो इस शङ्का का समाधान ग्राचार्य श्री इन कारिकाग्रों द्वारा करते हैं।

कारिका—ग्रयथाज्ञानतो जातं वैदिकं स्मार्तमेव च। पौराएां च ततो जातं फतं गृहवदेव हि ।।१।।

> ग्रक्षयतृतीयाश्राद्धादि तथानन्तव्रतादि च । सर्मापतं प्रियं विष्णौ ततोपि फलितं तथा ॥२॥

ग्रतो नश्वरमित्युक्तं पृथग् भक्तिफलात् क्रमात् । सतुल्यातिशयध्वंसमन्तःकरणदोषतः ॥३॥

ज्ञानभक्तिफले मोक्षे नायं दोषस्ततो भवेत् । ऐश्वर्यसहितेप्येवमिति दृष्टान्तसङ्ग्रहः ।।४।।

स्पर्धासूयायुतो लोको मण्डलाधिपगोचरः । लोकद्वयकल यस्मादेवमेवेतिनिश्चयः ॥५॥

अतो मोक्षफले हेतुर्मू लभूतस्तमाह हि ॥५२॥२०५॥

कारिकार्थ — पहली कारिका में ग्राज्ञा करते हैं कि जिसको पूर्णरीति से वास्तविक ज्ञान प्राप्त नहीं हुग्रा है, ऐसे वैदिक कर्म, स्मार्तकर्म ग्रौर पौराणिक कर्म का फल प्राप्त हो तो भी वह कर्म फल नश्वर (नाशवान्) गृह की तरह निश्चय ग्रस्थिर (चलायमान) है ।।१।।

दूसरी ग्रौर तीसरी कारिकाग्रों में ग्राज्ञा करते हैं कि ग्रक्षय तृतीया के दिन किये हुए श्राद्धादि तथा किये हुए ग्रनन्तव्रतादि वृत, एवं विष्णु को ग्रर्पण किये हुए सकाम दानादि इस प्रकार के सकर्मों का फल कर्त्ता के ग्रसन्तोष स्पर्धा, ईर्ष्यादि दोष युक्त ग्रन्तः करण के कारण नश्वर होते हैं,

१--- यन् न दु: खेन संभिन्न २--- चातुर्मास्ययाजिनो अक्षय्यं ह वै सुकृतं इति श्रुति:।

३ — स्वर्गं मोक्ष सुखानि च प्रयच्छन्ति तथा राज्यं प्रीता नृगां पितामहा स्मृतव।

४—तत्तन् निवेदयेन् मह्यम् तदानन्त्याय कल्पत्, इत्यादि पुरागौश्चानन्त्य कथनात् कथं तत्फलस्य नश्वरत्वं बुध्यते ।

निष्काम भक्ति पूर्वक किये हुए कर्मी के फल से ये सकाम कर्म के फल जुदे प्रकार के हैं, स्रतः नश्वर कहे गये हैं ॥२-३॥

चतुर्थ कारिका में कहते हैं कि, ज्ञान तथा भक्ति के फल रूप मोक्ष में इस प्रकार का कोई दोष नहीं है। ऐश्वर्यवान् ब्रह्मलोक में भी जब नश्वर फल है, तब ग्रक्षय तृतीयादि फलों में नश्वरता हो तो क्या विशेषता, है इसलिये यहां ये दृष्टान्तरूप में दिये हैं।।४।।

पू-५३ कारिका में स्राज्ञा करते हैं कि जैसे मंडलेश्वरों को स्पर्धा, ईर्ष्यादि दोष युक्त होने से वैसे ही ईर्ष्यादि युक्त लोक ही फलरूप में मिलते हैं, वे जैसे नश्वर हैं वैसे सक्षय तृतीयादि कर्मों के फल भी नश्वर होने से हष्टान्तरूप में दिये हैं जिस ज्ञान भिक्त का फल निर्दोष मोक्ष है, उस ज्ञान भिक्त की क्रिया में मूलभूत हेतु वैराग्य है। स्रतः यहां से वैराग्य का उपदेश किया गया है। सारांश यह है कि ज्ञानी एवं भक्त को इहलोक परलोक के विषयों से वैराग्य करना स्रावश्यक है।।४-५३।।

ज्ञानी एवं भक्त को वैराग्य क्यों करना ग्रावश्यक है, जिसका कारण यह है छः श्रुति ने "तद्यथा इह कर्म चितोलोकः क्षीयते एवमेव ग्रमुत्र पुण्याचितोलोकः क्षीयते" इसमें कहा है कि कर्म से ग्राजित इस लोक का सुख जैसे नश्वर है वैसे ही पुण्य से ग्राजित स्वर्गादि परलोक का सुख भी नश्वर है। ग्रातः इन दोनों से वैराग्य करना उचित्त है। ग्राचार्य श्री ने स्वर्ग का ग्रार्थ ग्रश्रय सुख कर निष्काम सुकृति को वह ग्रात्मसुख रूप स्वर्ग मिलता है, यों कर एक रहस्य निबन्ध से सर्व निर्णय प्रमाण प्रकरण में समभा दिया है।

ग्रब इस ग्रसार संसार से निकलकर भगवदानंद प्राप्ति के लिये मनुष्य को वैराग्य प्राप्त कर भगवद्शरणागित ग्रवश्य कर्त्तव्य है, किन्तु भगवद्शरणागित से प्रथम गुरु की शरण लेना उचित है।

प्रबुद्ध योगेश्वर उवाच-श्लोक-तस्माद् गुरुं प्रपद्येत जिज्ञासुः श्रेय उत्तमम् । शाब्दे परे च निष्णातं ब्रह्मण्युपरमाश्रयम् ॥२१॥

श्लोकार्थ — ग्रब प्रबुद्ध योगेश्वर गुरु शरणागित का उपदेश देते हैं — जिसको भगवद् प्राप्ति वा मोक्ष की जिज्ञासा है, जो शब्द ब्रह्म (वेद) में निष्णात् होकर सर्व सन्देह निवृत्त करें, न केवल इतना, ही किन्तु परब्रह्म के स्वरूप लीलादि तत्त्व के रहस्य को हृदयङ्गम् जिसने किया हो, ऐसे उत्तम गुरु की शरण लेनी चाहिये जो गुरु स्वयं जीवन मुक्त होकर शिष्य के हृदय में भगवत् तत्व को स्थिर कर सकें, वैसे इन्द्रियजेता ब्रह्मनिष्ठ गुरु करना चाहिये ॥२१॥

यद्यपि वैराग्यान्तर भगवत्प्राप्ति ग्रावश्यक है, किन्तु उससे भी पहले गुरु की श्वरण लेनी चाहिये, जिसके प्रयोजन को ग्राचार्य श्री कारिका में कहते हैं। कारिका—निरालम्बो यथा लोके स्थानभ्रव्हो निगद्यते । हरेः कृपाविशिष्टोपि गुरुहीनस्तथैव हि ॥१॥

> यथा भक्तिः स्वतन्त्रोक्ता गुरुसेवापि ताहशी। जिज्ञासाशेषभावत्वं तथापि विनिगद्यते॥२॥

कारिकार्थं - जैसे स्थान से भ्रष्ट पुरुष, ग्राधार रहित होकर भटकता रहता है, लोक में फिर उसे कहीं भी ग्राश्रय नहीं मिलता है। हिर की कृपायुक्त होने पर भी जो पुरुष गुरुहीन होते हैं, उनकी भी वैसी ही दशा होती है।।१॥

जैसे भक्ति स्वतन्त्र कही गई है, वैसे ही गुरु सेवा भी वैसी ही स्वतन्त्र है, तो भी ज्ञान प्राप्त करने की इच्छा ग्रङ्गरूप है, उस इच्छा पूर्ति करने योग्य गुरु जीवन मुक्त उपरमाश्रय (शान्त स्वभाव) ग्रादि गुए। युक्त ही होना चाहिये, वैसा गुरु ही शिष्य के हृदय में भगवत्प्रवेश करा सकता है ग्रीर वही गुरु परोक्ष तथा साक्षात् ग्रनुभव कराने में समर्थ होता है, गुरु में वैराग्य गुए। ही सर्वोपिर है, जिसको ग्राचार्य श्री निन्न कारिका द्वारा समभाते हैं।

> यदेव पृच्छ तदेव विद्यातीत्युत्तमं श्रेय इत्युक्तं, स गुरुम् कः, लोके ज्ञापकं रूप-मुपरमाश्रयमिति, सर्वसन्देहवारणाय वैधदीक्षावद् धृदयप्रवेज्ञाय चोभयनिष्णात-त्वम्।

कारिका मार्गान्तरस्थितो ह्यत्र बोधको न स्वमार्गगः।
प्रपञ्चितं तत् प्रथमे शुको वक्ता न नारदः॥१॥
सप्तमेत्र च कृष्णस्य दर्शनार्थी तथापि तु ॥२१॥

कारिकार्थ — ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि जिस शिष्य को स्वयं सर्व त्यागकर केवल 'पर' प्राप्ति की इच्छा से उपदेष्टा गुरु की इच्छा है, वैसे ग्रधिकारी को गुरु भी वैसा वैरागी ही चाहिये जिसका विस्तार से वर्णन प्रथम स्कन्ध में किया गया है, सर्वत्यागी परीक्षित का गुरु, परम विरक्त श्री शुकदेवजी ही हुए हैं, वे ही वक्ता होकर उपदेष्टा बने, भक्तवर नारदजी वहां मौजूद थे, किन्तु वह वैसे उत्तमाधिकारी नहीं थे, ग्रतः वह वक्ता न हुए। नारदजी श्रीकृष्ण के दर्शन प्रेप्सु की (इच्छा) वाले होने से सत्तम स्कन्ध तथा यहां उन्हें वक्ता कहा है, किन्तु वे मध्यमाधिकारी हैं श्री शुकदेवजी सवगुण सम्पन्नता के साथ पूर्ण वैराग्यवान् थे, ग्रतः उत्तमाधिकारी होने से वक्ता बने। उत्तम गुरु में स्नेह, श्रद्धा एवं पूज्य भाव तथा देवत्व बुद्धि उत्पन्न होती है। मन्त्रशास्त्रों में भी कहा है कि मन्त्र सफल एवं सिद्धिकर, तब होते हैं, जब पहले गुरु मुख द्वारा श्रवण किये जाते हैं। ग्रर्थात् गुरु से दीक्षा रूप में लिये जाते हैं।

१ - प्रकाश कार कहते हैं कि ऐसा निश्चय नैष्टिक ब्रह्मवर्य विश्वायक बाक्यों से होता है।

#### इलोक—तत्र भागवतान् धर्मान् शिक्षेद् गुर्वात्मदैवतः । ग्रम।ययानुवृत्त्या यैस्तुष्येदात्मात्मदो हरिः ॥२२॥

श्लोकार्थ--गृह की सन्निधि में बैठकर गृह को ग्रात्मावत् प्रिय, देववत् ग्रादरणीय समभ निष्कपट भाव से उनकी सेवा करते हुए उनसे भागवत्धर्म की शिक्षा प्राप्त करें, जिन भागवत्धर्मों से हिर प्रसन्न होवें, प्रसन्न होकर ग्रपनी ग्रात्मा तक भी दे देते हैं।।२२।।

सुबोधिनी-सर्वज्ञात्वात् सर्वं वदिष्यन्तीत्याश-येनाह तत्रेति, गुरोरात्मत्वे स्नेहः श्रद्धाराध्यत्वेन ज्ञानं च देवतात्वे, मन्त्रस्त्रे प्युक्ता मन्त्रा गुरुमुख-व्यतिरेकेण न फलन्तीति तत्र शिक्षा, गुरुसन्तोषो-पायमाह निष्कपटानुवृत्तिभः, भागवतधर्माणामेव शिक्षायां हेतुमाह तुष्येदिति, स्वसन्तोषाभावे हेतुरेव न सिध्येत् फलदातुरसन्तोषे फलमतः स्वपरिनर्वाहका धर्मा इति, किञ्च दुःखाभावोप्यानुषङ्किकः ॥२२॥

द्याख्या—गृह सर्वज्ञ होने से धर्म का सर्व रहस्य बताएं गे इस ग्राशय से कहते हैं कि 'तत्र' गृह सिन्निधि में रहकर वा उस (गृह) में ग्रात्मपन से स्नेह करना, देवता जान ज्ञान प्राप्त करना। वे ग्राराध्य हैं, इसिलये उनमें श्रद्धा करनी मन्त्र शास्त्र में भी कहा है कि गृहमुख से मन्त्र श्रवण करने चाहिये, ग्रन्यथा निष्फल है। गृह से ही शिक्षा (उपदेश) लेनी चाहिये। गृह प्रसन्न हो, गृह्य रहस्य भी बतावे जिसका उपाय बताते हैं कि निष्कपट भाव से उनकी सेवा करनी, भगवत्धर्म ही सीखने चाहिये, जिसका कारण बताते हैं कि उन धर्मों से ही हिर प्रसन्न होते हैं, यदि हिर स्वयं सन्तुष्ट न होवे तो हेतु ही सिद्ध न होवे, ग्रर्थात् जिस फल प्राप्ति के लिये भागवत्धर्म सीखे जाते हैं. वह फल प्राप्त न होवे, हिर के प्रसन्न होने पर वे ग्रपनी ग्रात्मा भी दे देते हैं, दुःखाभावादि, फल तो ग्रानुषङ्गिक है।।२२।।

ग्राभास—तत्र प्रथमं श्लोकत्रयेगा प्रवाहान् निवृत्तिः कर्ममार्गप्रवेशो ज्ञानमार्गप्रवेश-इचोच्यते तदभावे भागवतधर्मानिधकारात्, तत्र प्रथमं प्रवाहान् निवृत्तिमाह सर्वत इति,

ग्राभासार्थ—२३-२४-२५ इन तीन श्लोकों, से प्रवाह से निवृत्ति, कर्म मार्ग ग्रीर ज्ञान मार्ग में प्रवेश कहते हैं, इनके ग्रभाव में भगवत्धर्म शिक्षण का ग्रधिकार नहीं है, प्रबुद्धजी उनमें से प्रथम शिक्षा प्रवाह से निवृत्ति २३ वें श्लोक से कहते हैं।

श्लोक—सर्वतो मनसोसङ्गमादौ सङ्गं च साधुषु। दयां मैत्रीं प्रश्रयं च भूतेष्वद्धा यथोचितम् ॥२३॥

श्लोकार्थ—प्रथम जिन धन पुत्रादि में मन ग्रासक्त है, उनसे मनको खींच लेना ग्रथित् उनमें ग्रासक्ति न करनी, फिर भक्तों का सङ्ग करना, भूत मात्र में निष्कपट दया, मैत्री करना ग्रीर उनको उचित ग्राश्रय देना ॥२३॥

सुबोधिनी संसक्तेभ्यो मनस ग्राकर्षणं मनसा हि सर्वं भवतीति स्वसिद्धिसाधनेषु प्रथमं सत्सङ्गः, लोकानां परित्यागः पूर्ववच्च न सम्भव- त्यतो विशेषमाह दीनेषु दया समेषु मैन्युत्तमेषु प्रश्रयः, यथोचितमिति देशकालानुरोधः ॥२३॥

व्याख्या—'सर्वतः' देहतत्संबंधी स्त्री पुत्रादि धन गृहादि जिनमें भी मन लगा हुग्रा है उनसे मन को खींच लेना चाहिये, क्योंकि मन से ही सब कुछ होता है, ग्रपने ग्रभिलिषत सिद्ध करने वाले साधनों में प्रथम साधन सत्सङ्ग है, सबसे मन को खींचलेना, चंचलमन निराधार नहीं रह सकेगा ग्रतः यों होना ग्रशक्य समभ दूसरा उपाय बतलाते हैं, कि दीनों पर दया करनी, समानों से मैत्री रखना, उत्तमों से विनय ग्रौर उनका सम्मान करना, यह सर्व, देश ग्रौर समयानुसार जैसा उचित हो वैसे करना ॥ ३॥

ग्राभास—कर्ममार्गप्रवेशमाह शौचिमिति, ग्राभासार्थ—इस श्लोक में कर्म मार्ग करने के सम्बन्ध में कहते हैं—

श्लोक—शौचं तपस्तितिक्षां च मौनं स्वाध्यायमार्जवम् । ब्रह्मचर्यमहिंसा च समत्वं द्वन्द्वसञ्ज्ञयोः ॥२४॥

इलोकार्थ—शौचं (देह ग्रीर ग्रन्त:करण की पवित्रता) तपस्या (कृच्छ (कठिन) चान्द्रायण व्रतादि करना) तितिक्षा (शीतादि दु:खसहन) मौन (वृथालाप-परित्याग) वेदगाठ सबसे सरल वर्ताव, ब्रह्मचर्य, ग्रहिंसा, द्वन्द्वः में समान रहना ॥२४॥

सुबोधिनो — कर्म त्रिविधं कायिकादिभेदेन,तत्र त्रयंत्रयमेकैकस्य, शौचं मृदादिभिस्तपः कृच्छ,ादि शीतादिसहनं तितिक्षेतिकायिकं,वृथालापपरिवर्जनं वेदाम्यासः सर्वत्र प्रियभाषणं वाचनिकं,मानसं हि

कामजयः क्रोधजयो वैषम्याभावश्चेति, निर्देशे हि हुन्द्वेनैव तयोः सञ्ज्ञा निर्दिष्टा यथा "सुखदुः खे" "प्रियाप्रिये" इति ॥२४॥

द्याख्या—कर्म मार्ग में प्रवेश के विषय में कहते हैं—भागवत्धर्म शिक्षण में कायिक, वाचिनक स्रीर मानसिक भेद से कर्म तीन प्रकार के हैं। फिर प्रत्येक के तीन तीन भेद हैं। कायिक के तीन भेद हैं (१) शौच (मिट्टी व जलादि से देह को पवित्र करना) (२) तपस्या कायिक व्रतादि से शरीर का शोषण (३) तितिक्षा (शीतादि को सहन करना)। वाचिनक कर्म के तीन भेद हैं— (१) मौन (वृथा भाषण न करना) (२) स्वाध्याय (वेदाभ्यास) (३) स्राजंव (सबसे सरलता के साथ मीठे ववनों से बोलना)। मानसिक कर्म के तीन भेद (१) ब्रह्मचर्य धारण करना (इसके पालन से काम को जीतना) (२) द्वन्द्व की स्रवस्था में चित्त को उत्तम रखना (हर्ष-शोक स्रवस्था में समान भाव

१—देह की मिट्टी जल ग्रादि से शुद्धि बाह्य शौच, भगवत् चिन्तन से ग्रन्त:करण शुद्धि ग्राम्यन्तर शौच । २—सुख में हर्ष, दुख में चिन्ता न करनी, दोनों में समान चिन्तता ।

धारण करना) (३) अहिंसा का पालन करना (इससे क्रोध को जीता जा सकता है, तथा अन्य को कष्ट नहीं दिया जाता है).

इन कहे हुए कर्मों के करने से कर्म मार्ग में प्रवेश ग्रौर ग्रन्त में सिद्धि होती है।

ग्राभास--ज्ञानमाग्प्रवेशमाह सर्वत्रोति,

श्राभासार्य-ज्ञान मार्ग में प्रवेशार्थ क्या क्या करना चाहिये, वह इस श्लोक से बताते हैं।

इलोक—सर्वत्रात्मेश्वरात्भीक्षां के बल्यमनिकेतताम् । विविक्तवीरवसनं सन्तोषं येन केनचित् ॥ २४ ॥

श्लोकार्थ — सर्व वस्तु मात्र में एक ही सिच्चिदानंद परमात्मा विराजते हैं यों देखना, एकाकी रहना. गृह नहीं बनाना, सादे वस्त्र पहिनने, जो कुछ देववश प्राप्त हो उसमें सन्तुष्ट रहना, इन धर्मों के पालन करने से ज्ञान मार्ग में प्रवेश करने का ग्रिधिकारी होता है, ऐसा ही ज्ञान मार्ग में प्रवेश पाकर फललाभ कर सकता है ॥२५॥

सुबोधिनी आत्मेश्वरयोरेनये सिद्धे तस्य सर्वत्र निरीक्षणं ज्ञानं,

व्याख्या—'सर्वत्र' ग्रात्मा तथा ईश्वर की एकता सिद्ध हो जाने पर ही उस (सिच्चिदानन्द परमात्मा) का सर्वत्र दर्शन होना ही 'ज्ञान' है।

कारिका—सङ्घाभावो गृहाभावो वस्त्रभोजनसंयमः। चतुष्टयं ज्ञानमार्गे साधनं सर्वदा मतम्॥१॥

> चीराग्गामि विदेको न बाहुल्यं, सप्तभिभंक्तिमार्गो हि स यतस्ताहको मतः ॥

तत्र दोषाभावफलयोराद्यन्तनिरूपगं मध्येपरिचितधर्माः परिचयद्य सेवकानुप्रवेदाः सेवकतुल्यता तत उत्तमं साधनमेवं पञ्चार्थाः ॥२४॥

कारिकार्थ सङ्ग का ग्रभाव, गृह का ग्रभाव, वस्त्र का ग्रभाव, तथा भोजन का संयम, ये चार ज्ञान मार्ग में सर्वदा साधन माने गये हैं। वस्त्र स्वल्प धारण करने, उनका संग्रह न करना ॥१॥

ग्रव सात श्लोकों से भक्ति मार्ग का वर्णन करते हैं, क्योंकि वह वैसे ही पाँच प्रकार का है।

ग्रतः प्रथम श्लोक में भक्तिमार्ग निर्दोष है यों सिद्ध किया है, ग्रन्त के ७ श्लोकों में फल निरूपिए किया है मध्य में (१) परिचित धर्म, (२) परिचय (३) सेवकों में इसका प्रवेश (४) सेवक समता (५) उत्तम साधन, इसी तरह भक्ति प्राप्त करने का निरूपिए किया है। ग्रामास--तत्र प्रयमं भक्तिनार्गप्रवेशाय साधनान्याह श्रद्धामिति, आभासार्थ - पहले भक्ति मार्ग प्रवेशार्थं साधन कहते हैं।

क्लोक-श्रद्धां भागवते शास्त्रे निन्दामन्यत्र चापि हि । मनोवाक्कर्मदण्डं च सत्यं शमदमावि ॥२६॥

श्लोकार्थ-भागवत शास्त्र में श्रद्धा करनी दूसरे शास्त्रों की निन्दा भी न करनी, मन भ, वागी २ ग्रौर काया ३ का दण्ड धारग करना, ग्रर्थात् इनको वश में रखना ग्रीर सत्य ४, शम प्रवादम का ग्राचरण करना ॥२६॥

सुबोधिनी-प्रथमतः प्रमागे महती श्रद्धा | प्रमागसिद्धचनन्तरं ततो विरुद्धानामस्मरगामपि, स्मरगां निन्दाद्वारा पूनरत्र मौनादयः

व्यभिचारपरिज्ञानात् कायवाङ्मनसां दण्डः कर्तव्यः, ग्रनीहादयोन्ये वा हि सम्भवति सापि न कर्तव्या, न युक्तयोनुसन्वेयाः येनैव दण्डिता इतिबुद्धिभवति, सत्यं भगवन्मार्गे किन्तु श्रद्धैव, पूर्वं मार्गान्तरे साधनत्वेनोक्ता ग्रिप परमं साधनं,भगवित्रष्टा बुद्धिः श्रमः,इन्द्रियनिग्रहो नियतसाधनत्वायोच्यन्ते, दमः, वाङ्मनःकायानां वा गुगा उच्यन्ते ॥२६॥

व्याख्या-प्रथम साधन-प्रमाण ग्रन्थ श्रीमद्भागवत शास्त्र में श्रद्धा, तथा ग्रन्य° शास्त्रों का स्मरण भी न करना क्योंकि विरुद्ध शास्त्रों का स्मरण निन्दा द्वारा ही होता है, ग्रत: स्मरण न किया जाएगा तो स्वतः निन्दा न होगी। विरोधियों के तार्किक युक्तियों का अनुसन्धान भी न करना कारण कि उनके इ.नुसन्धान करने से फिर उनके खण्डन में प्रवृति होने से निन्दा ही होगी। यद्यपि २४ वें श्लोक में ज्ञान मार्ग के साधन (उपाय) भीनादि कहे हैं, फिर यहां कहने का भावार्थ यह है कि मौनादि भक्ति मार्ग में ग्रावश्यक साधन हैं। ग्रतः भक्तिमार्गीय को यह सावधानता रखनी चाहिये कि मन ग्रादि भक्ति मार्ग से विरुद्ध तो नहीं जाते हैं, तदर्थ उनका दण्ड (रुकावट) ग्रनीहा (म्रालस्य) म्रादि से म्रवश्य करें जिससे वे भगवत् धर्म में निरुद्ध रहें।

भगवन्मार्ग से सत्य बोलना भगवान् को प्रसन्न करने का परम साधन है। भक्ति मार्ग में शम का भावार्थ है भगवान् में निष्ठायुक्त बुद्धि, वैसे ही 'दम' का तात्पर्य है, इन्द्रियों को साँसारिक पदार्थों से खींचकर भगवान् में एवं उनकी सेवा में निरुद्ध करना।

'सत्य' यह वाणी का गुण है, 'शम' मन का गुण है ग्रीर 'दम' काया का गुण है। ग्रतः इन गुगों की रक्षा करना श्रावश्यक है, क्योंकि इनकी रक्षा से वागी, मन और काया की रक्षा होती है, जिनसे भगवत्स्मर्गा, भगवत्चिन्तन ग्रीर भगवत्सेवा ग्रादि किये जा सकते हैं ॥२६॥

१-प्रास्तायाम से मन को वश में करता। २-मीन (तृथा बार्तालाप का त्याग) से वास्ती को वशमें करना।

३--इच्छाग्रों के त्यार से काया की वश में करनः। ४-- झूठ न बोलना यह भगवत् मार्ग में परम साधन है।

६-इन्डियों को भगवरतेवा में ही तिवृद्ध करता दय है। ५-भगवान में निष्ठा शम है।

७-जो शास्त्र श्रीमद्भागवत सिद्धान्त से विरुद्ध है उनका न्याम करना

#### इलोक—श्रवणं कीर्तनं ध्यानं हरेराङ्गुतकर्मणः। जन्मकर्मगुणानां च तदर्थे खिलचे ष्टितम् ॥ २७॥

श्लोकार्थ--प्रद्भुत लीला करने वाले हिर की प्राकट्य लीला ग्रौर गुणों का श्रवण, कीर्त्तन ग्रौर ध्यान करना, ग्रपनी सकल इन्द्रियों की समस्त चेष्टाएं भगवदर्थ ही करनी है।।२७।।

सुबोधिती — प्रथमसाधनान्याह श्रवसामिति, प्रेमसाधनं श्रवसादित्रयमिति पूर्वमुक्तं, ग्रद्भुत-कर्मस् इतिविशेषः, शुद्धलीलासिहतो न दशविध-लीलासिहतो विजातीयानां बहूनां साधनानाम-नृष्ठितत्वात्, ग्रत एव जन्मकर्मगुरानां चेत्युक्तं, चकारात् तेप्यद्भुतकर्मणः सर्वमोचकाः, शिष्टेन्द्रियकार्याणामप्यनुप्रवेशः सर्वेषामेकमुख्य-त्वाय, पूर्वोक्तचतुर्णामर्थे सर्वेन्द्रियाणां विनियोगं शिक्षोत्।।२७॥

व्याख्या—अत्र ए, कीर्त्तन ग्रीर घ्यान ये तीन प्रेम के साधन हैं ग्रतः श्लोक में ये पहले कहे गये हैं। ये श्रवणादि भी शुद्ध लीला सहित ग्रद्भुत कर्मा रसेश का ही करना चाहिये, न कि, दशविध लीला सहित पुरुषोत्तमरूप का, क्योंकि उन लीलाग्रों में विजातीय बहुत साधनों के ग्रनुष्ठित होने से, इसलिये ही साफ समभाने के लिये जन्म, कर्म ग्रीर गुणों के श्रवणादि पृथक् कहे हैं, 'च' पद देने से स्वष्ट किया है कि वे भी ग्रद्भुतकर्मा के श्रवणादि करने चाहिये क्योंकि वे ही सर्वप्रकार के जीवों को संसार से छुड़ाने वाले हैं। शेष इन्द्रियों के कार्यों का प्रवेश इनमें ही होता है, क्योंकि सर्व का (इन्द्रियों के ग्रस्तित्व का) प्रयोजन भगवान के लिये ही है।

प्रेम सहित श्रवण-कीर्त्तन तथा ध्यान के लिये ही सफल इन्द्रियों का विनियोग हो, ऐसी शिक्षा ग्रहण करनी चाहिये।।२७॥

ग्राभास—ततः कियत्कालसेवया परिचये जात ग्रात्मसमर्पणं कर्तव्य मित्याहेष्टमिति,

भ्राभासार्थ—इस प्रकार कितने ही समय तक सेवा करने पर जब परिचय हो जावे, तब भ्रात्मसमर्पण करना चाहिये, जिसकी शिक्षा इस श्लोक में देते हैं।

इलोक — इष्टं दत्तं तपो जप्तं वृत्तं यच् चात्मनः प्रियम् । दारान् सुतान् गृहान् प्रागान् यत् परस्मै निवेदयेत् ॥ २८॥

श्लोकार्थ—यज्ञादिकर्म, दान, एकादशी उपवासादि वत, जप, लौकिक, श्रलौकिक ग्रौर ग्रन्य जो कुछ कर्म ग्रौर जो ग्रपने को प्रिय हों, जैसे धन गृहादि पदार्थ, एवं स्त्री, पुत्र, गृह तथा प्राण इत्यादि सबको ग्रौर जो कुछ ग्रपना समभ रखा है, उनको भगवान् को निवेदन करना चाहिये ॥२६॥ सुबोधिनी—दत्तस्याभयदानपरत्वे न्यासवर्मी प्रायेगाह दार न्यासव्यतिरिक्तत्रयागां वा धर्माः, वृत्तं सदाचारः, ग्रात्मतः प्रियं प्रवाहः, दारादीनां स्वतुल्यत्वाभि- उक्ताः ॥२८॥

प्रायेगाहं दारानिति, स्वभागो वा, ग्रन्येषामेष्वे-वान्तर्भावः, देहस्य पूर्वमेव विनियुक्तत्वात् प्रागा उक्ताः ॥२६॥

व्याख्या—प्रात्म समर्पण के प्रकार बताते हैं कि, जो पदार्थ ग्रपने को प्रिय लगते हैं वे सब, पर ब्रह्म परमात्मा को निवेदन करने, दत्त (दान किये हुए) का ग्रभयदान परत्व होने पर न्यास (सन्यास) धर्म है, ग्रथवा सन्यास के ग्रलावा तीन ग्राश्रम (ब्रह्मचर्य, गृहस्थ ग्रीर वानप्रस्थ) के धर्म जानले। 'वृत्त' पद का भावार्थ है, सदाचार। ग्रपने को प्रिय है प्रवाह, स्त्री ग्रादि कहने का ग्राशय है कि वे भी ग्रपने तुत्य हैं, 'दारान्' पद कहने का स्वारस्य है कि ग्रपना भाग ग्रन्य पदार्थों का इनमें ही ग्रन्तर्भाव है, ग्रथित ग्रन्य पदार्थ इन पदार्थों के कहने से ग्रा जाते हैं। देह का विनियोग पहले कहा गया है, ग्रतः यहां 'प्राणान्' प्राण कहे हैं —इसी प्रकार कहे हुए सर्वभगवान् को निवेदन करने चाहिये, जिससे इन सर्व में से ग्रपनो ग्रहन्ता ममता नष्ट हो जाय ग्रीर ग्रपना दासत्व सिद्ध हो।।२५॥

ग्राभास—एवं विधानपूर्वकमात्मनिवेदनं कृत्वा ताहशैः सह भगवत्परिचर्या कर्तव्येत्याहैविमिति,

श्राभासार्थ — इसी तरह विधिपूर्वक श्रात्म निवेदन करने के वाद जो कृष्ण के श्रनन्य भक्त होवें उनके साथ मिलकर भगवत्सेवादि करने यों इस श्लोक में कहते हैं।

श्लोक--एवं कृष्णात्मनाथेषु मनुष्येषु च सौहदम्। परिचर्या चोभयत्र महत्सु नृषु साधुषु॥२६॥

श्लोकार्थ—भगवान् श्री कृष्ण को ही जो ग्रपना नाथ समभते हैं, ऐसे दृढ़ भाव-भक्तिवाले मनुष्यों से सौहार्द भाव करना, सेवा तो दोनों की यथोचित् करनी। दोनों के कहने का ग्राशय है, भगवान् तथा भगवदीय की यथाचित सेवा करनी।

भगवदीय की सेवा करने का कारण बताते हैं, कि वे भक्तिमार्ग की सर्व प्रकार से ग्रपने ग्राचरण ग्रादि से रक्षा करते हैं, ग्रतः उनके लिये महत्सु, नृषु, साधुषु तीन विशेषण देकर उनके स्वरूप का ज्ञान कराया है ॥ २६॥

मुबोबिनी—येषां कृष्णे तावारणः स्वामित्वा-भिमानस्ते कृष्णात्मनाथाः, मनुष्यभावः साधारणो भावः, स्वयं राजेतरश्च रङ्कस्तथापि स्वस्य तस्य च यः सावारणो भागो 'क्षण्वन्तः कर्णवन्तः सखाय' इतिश्रीतन्यायेनेत्यर्थः, तेषु च सौहादं, चकारात् पश्वादिषु च भगवदीयेषु सर्वत्र, परिचर्या चोभयत्र भगवति भगवदीयेषु च, तदीयेषु विशेषमाह महत्सु नृषु, स्त्रीपशुकिनिष्ठा निवारिताः, सम्प्रदायरक्षार्थं तत्रापि सदाचारेषु, सानुभावपुरुषत्वे सित सदाचारेष्वत्यर्थः, चकारात् स्वस्यापि ताहशत्वम् ॥२६॥

व्याख्या—वैष्णव को मनुष्य में मानवता के कारण सौहार्द (स्नेह) करना चाहिये, यह साधारण भाव है, किन्तु जो मनुष्य कृष्ण को ही अपना नाथ समभते एवं मानते हैं, तदनुकूल (वैसा ही) ग्राचरण करते हैं, उन भगवद्भक्तों से तो सौहार्द विशेष रूप से करना चाहिये। 'च' पद का भाव बताते हैं कि, साधारण स्नेह तो पशु ग्रादि को सर्वत्र करना चाहिये। 'सेवा' तो भगवान् ग्रीर भगवदीय दोनों की करनी चाहिये। भगवदियों की सेवा क्यों करनी चाहिये? जिसके लिये विशेष कारण (लक्षण) बताते हैं। जो भगवदीय महान् हों, पुरुष हों, सम्प्रदाय की सर्व प्रकार सदाचारादि से रक्षा करने वाले हों दम्भी न हो, उनकी यथोचित सेवा (ग्रादरभाव सत्कार) करनी चाहिये। यों कहकर स्त्री, पशु ग्रौर कनिष्ठ योनि के जीवों के साथ विशेष स्नेह करना एवं उनकी सेवा करने का निषेध किया है।

महत्सु, नृषु श्रौर साधुषु तीन विशेषणों से स्पष्ट है कि सेवा एवं समादर करने के योग्य तथा उपदेष्टा के योग्य तो श्राचार्यादि ही हो सकते हैं। वैष्णव को भी स्वतः सदाचारादि गुण संपन्न होना चाहिये ॥२६॥

ग्रामास--फलरूपं साधनमाह परस्परेति,

म्राभासार्थ-फल रूप साधन का वर्णन इस श्लोक में करते हैं।

क्लोक-परस्परानुकथनं पावनं भगवद्यशः । मिथो रतिमिथस्तुष्टिनिर्वृतिमिथ श्रात्मनः ॥३०॥

इलोकार्थ—वैष्णवों को परस्पर मिलकर भगवान के यश का ही अनुवाद (गान) करना चाहिये, वयोंकि वह सर्वथा पवित्र करने वाला है, और परस्पर रित (प्रेम) तृष्टि (सन्तोष) ग्रौर परमानन्द देने वाला है तथा प्रभु भी इससे प्रसन्न होते हैं ॥३०॥

सुबोधिनी—भक्तानां परस्परं संवादो यत्र भगवदुक्तमर्थं परस्परमनुवदन्ति यस्मिन् यशसि, तच् खिक्षेदितिसम्बन्धः, स्नानाद्यासिक्तिनवा— रगाय पावनिमत्युक्तं, भगवद्यश इति भगवतोपि प्रीतिजनकं चरित्रं, श्रवगकोर्तने एव परस्परं

क्रियमारो मिथः प्रीतिस्तथैव तुष्टिः, ग्राद्यन्तधर्मा— वेतौ, पूर्वोक्तानुसन्धानेनैव परमा निवृतिः, ग्रन्तः कररास्य फलरूपा ग्रपि त्रयो भावाः, शिक्षेत् सफलस्यावृत्ते रिति ॥३०॥

व्याख्या—जहाँ वैष्णव जन मिलकर परस्पर भगवत् यशोगान करते हैं वहां जाकर वह श्रवण करे एवं, शिक्षा प्राप्त करे, यह भगवदीय का प्रथम एवं परम कर्त्तव्य है, स्नान से ही हम पित्र होते हैं, ऐसी भ्रान्ति व ग्रासिक्त निवृत हो तदर्थ यहाँ 'पावन' पद देकर बताया है कि वास्तिवक सर्व प्रकार की पित्रता तो भगवत् यशोगान से ही होती है, तथा यशोगान से भगवान् भी प्रसन्न होते हैं, श्रि श्री ग्रीर कीर्तन परसार मिलकर करने से ग्रापस में प्रेम बढ़ता है, तथा हृदय में सन्तोष होता है। ये दोनों ग्रादि ग्रीर ग्रन्त के धर्म है एवं इन श्रवण तथा कीर्तन के ग्रनुसन्धान करते हुए परम स्थ की भी प्राप्ति होती है। ये तीरों (प्रीति, तृष्टि ग्रीर निवति) धर्म साधनरूप हैं, तो भी वे फलरूप बन जाते हैं, 'ग्रात्मनः' पद से ये धर्म ग्रन्तः करण के हैं, यों जाना जाता है, किन्तु ये ग्रानन्दरूप होने से फलरूप हैं ग्रतः इनकी बारंबार ग्रावृति करनी चाहिये।।३०।।

# क्लोक—स्मरन्तः स्मारयन्तश्च मिथोघौघहरं हरिम् । भक्तया सञ्जातया भक्तया बिभ्रत्युत्पुलकां तनुम् ॥३१॥

श्लोकार्थ—भगवद्भक्त जब परस्पर भगवदीय मण्डली में मिलते हैं, तब पापों के समूह के हरण करने वाले हिर का स्वयं स्मरण करते हैं, तथा ग्रन्यों को स्मरण कराते हैं, इसी तरह जब श्रवण कीर्तन स्मरणादि भक्ति के उद्रेक से प्रेम भक्ति का प्रवाह उनमें उमड़ता है, तब उसके स्रोत के वेग से भगवदियों के शरीर रोमाश्चित एवं पुलिकत हो जाते हैं, वाणी गद्-गद् तथा ग्राँखें ग्रश्र पूर्ण हो जाती है, जिससे ग्रानन्दोदिध में (ग्रानन्द के समुद्र) में मग्न हो संसार को भूल जाते हैं ॥३१॥

सुबोधिनी तेषामवान्तरफलमाह स्मरन्त इति, रत्यादिमतामप्यन्यिचित्तगमनवद् विस्मरणं सम्भवति तत ग्राह स्मरन्त इति, ग्रन्योन्यं दृष्टवा स्वत एव स्मरणं-स्मारणं, एकदेशबोधनाच् न श्रवणं, विस्मरणे निषेधानां किङ्करत्वात् पाप-सम्पत्तौ प्रायश्चित्तं कृत्वा स्मर्तव्यमित्यत ग्राहा-घौधहरमिति, पापं दूरीकृत्य दुःखं दूरीकरोति, विषयत्वेन समागत एव स्मर्गात् पूर्वमेव पाप-समूहान् दूरीकरोति, श्रन्यथा स्मर्गस्य तत्फलत्वं स्यात्, एवमच्छिद्रतया श्रवगकीर्तनादिसम्पत्तौ सर्वतः क्षरगजनिव प्रेम भक्तिरुत्यते तया व्यापिका भक्तिरुद्गच्छिति यथा शरीरं पूर्यते, ततः शरीरस्य गाढत्वादुत्पुलकत्वम् ॥३१॥

है उसका वर्णन इस क्लोक में किया है। जिन मनुष्यों को भगवान् में रित (प्रेम) ग्रादि उसका वर्णन इस क्लोक में किया है। जिन मनुष्यों को भगवान् में रित (प्रेम) ग्रादि उत्पन्न हुई है, उनका भी मन चंचलता के कारण ग्रन्य विषयों में चला जाता है, तो भगवत्-विस्मरण हो जाता है, ग्रतः वह विस्मरण (भूल) न हो इसिलये वे भगवदीय परस्पर मिलने पर स्वतः (ग्रपने ग्राप) 'जय श्रीकृष्ण' कहकर स्मरण करते हैं ग्रौर ग्रन्य को भी स्मरण कराते हैं, जुदा 'श्रवर्ण' पद न देने का यही ग्राह्मय है कि स्मरण तथा स्मारण (स्मरण कराने) से उसकी चिरतार्थता हो जाती है। विस्मरण में निषेध वचनों का किसी प्रकार का बल नहीं है। कारण कि विस्मरण होवे तो पापोत्पत्ति होती है। हिरस्मरण से पूर्व ही पाप समूहों को हिर नष्ट कर देते हैं। यदि पाप मौजूद हों तो हिर का स्मरण हो नहीं सकता है। ग्रतः स्मरण के बाद प्रभु पापों को नाश करते हैं, यों नहीं समभना चाहिये, यदि यों समभा जावेगा तो स्मरण का फल पाप नाश हो जावेगा। वैसा नहीं है क्योंकि पाप नाश तो स्मरण से पहले ही हो जाते हैं ग्रौर स्मरण के बाद में तो दोष रूप दुःखादि नाश होते हैं, जिससे बिना किसी छिद्र (दोष) वाली श्रवण कीर्तनादि सम्पत्ति प्राप्त होने पर सर्वतः भरने के जल के समान प्रेमाभक्ति उत्पन्न होती है। उस प्रेमाभित्ति सम्पत्ति प्राप्त होने पर सर्वतः भरने के जल के समान प्रेमाभित्त उत्पन्न होती है। उस प्रेमाभित्ति सम्पत्ति प्राप्त होने पर सर्वतः भरने के जल के समान प्रेमाभित्ति है, जिससे उस शरीर में गाढत्व भगवदीय शरीर में सर्वत्र वह भक्ति रसवत् व्याप्त (फैल) हो जाती है, जिससे उस शरीर में गाढत्व

के कारएा पुलकादि उत्पन्न होते हैं, उस समय भगवदीय, भगवद् रस में निमग्न हो जाने से संसार को भूल जाते हैं।। ३१।।

ग्रामास—एवं शरीरे पूर्णस्य भक्तिरसस्य भगवत्प्राप्तिपर्यन्तं कृत्यमाह क्वचिदिति, ग्रामासार्थ—इस तरह भगवदीय, पूर्णभगवद्रस में मग्न हो भगवत्प्राप्ति पर्यन्त क्या करते हैं जिनका वर्णन इस क्लोक में करते हैं।

श्लोक—क्विचिद् रुदन्त्यच्युतिचिन्तया वविचिद् धसन्ति नन्दन्ति वदन्त्यलौकिकाः । नृत्यन्ति गायन्त्यनुशीलयन्त्यजं भवन्ति तूष्णीं परमेत्य निर्वृताः ॥३२॥

श्लोकार्थ—वे भगवदीय, ग्रच्युत भगवान का चिन्तन (प्रभु से मिलने के लिये उन प्रभु को) मन से ढूंढ़ते हैं, जब वह नहीं मिलते हैं, तो रोने लगते हैं इतने में ऐसा स्फूरण होता है कि भगवान तो सामने खड़े हैं, तो हँसने लगते हैं, ग्रौर समभते हैं कि भगवान तो हमारे वश होगये हैं, इसलिये प्रसन्न होते हैं। ग्रनन्तर प्रेममत्त (प्रेम में मस्त) हो जाने से जो मुख में से निकलता हैं वो ही बोलते रहते हैं इत्यादि ग्रवस्था के कारण वे लौकिक प्रवाह से पृथक् हो जाते हैं। भगवद् लीलाग्रों की स्फूर्त्त (ध्यान) ग्राजाने से नाचने ग्रौर गाने लगते हैं। विशेष ग्रवस्था में वे लीलाऐं भी स्वयं करते हैं। इस तरह परमानंदावस्था को प्राप्त कर शांत हो जाते हैं, ग्रौर ग्रन्तिम निवृत्ति सुख के रस में मग्न हो जाते हैं।। ३२॥

सुबोधनी—पूर्णे रसे मत्तावस्थायामिव भेदे विगलिते भगवदन्वेषगीन तमप्राप्येव स्विच्द् रुदित्त, पुनस्तमन्तिके स्फुरन्तमुपलभ्य वृथैव रुदितमिति हसन्ति, स्वाधीनतया स्फुरन्तं मत्वा नन्दन्ति, ततः सार्वज्ञ्यमत्तावस्थ्या यत् किञ्चिद् सदन्ति, एतावता प्रवाहात् पृथग् भवन्ति, ततः

कायवाङ्मनस्स्वध्यासस्य फलमाह नृत्यगीतानु-शीलनानि, दोषाभावायाजमिति, एवमध्यासस्य सार्थकत्वमुक्त्वा निवृत्तिमाह भवन्ति तूष्णोमिति, ततः परमरसं प्राप्य शान्तत्वात् परमसुखिन एव भवन्तीत्यर्थः ॥३२॥

व्याख्या—भगवदीय जब इस प्रकार रस से पूर्ण हो मत्तावस्था (मरती) को प्राप्त कर लेते हैं, तब भेद मिट जाने से भगवान् को ढ़ ढ़ने लगते हैं, ढ़ ढते ढ़ ढते जब यों समभने लगते हैं कि मानों प्रभु मिले नहीं, तब रोने लग जाते हैं। फिर उन (प्रभु) को पास में ही खड़े देख कर कहने लगते हैं कि हमने तो फिजूल रुदन किया ये तो यहाँ ही विराज रहे हैं यों कह कर हँसने लगते हैं। भ्रव तो भगवान् हमारे वश में हो गए हैं, यों मान कर प्रसन्न होते हैं, इसके बाद में सर्वज्ञता (सब जानकारी) आने से मत्तावस्था (मस्ती) हो जाती है, जिससे ज्यों मुख से अपने आप जो निकलता है सो बोलते रहते हैं, इन कारणों से वे संसार प्रवाह से अलग हो जाते ग्रथित दुनिया की विचार भावना से अलग हो जाते हैं। काया (शरीर) मन और बाणी में जो अध्यास रहा है उसका फल कहते हैं,

काया से नाचते हैं, वाणी से भगवान के गुणानुवाद गाते हैं और मन से भगवान की लीलाओं का मनन करते हुए जब तन्मय (अनुराग से पूर्ण) हो जाते हैं, तब शरीर से उन लीलाओं का अनुकरण (नकल) करते हैं इस प्रकार उन (भगवदीयों) का इन्द्रियों में अध्यास सार्थक और हितकारक है, इन सब से वे मौनावस्था (शांति) प्राप्त करते हैं, क्योंकि परम रस प्राप्त कर वे आनन्दी बन जाते हैं (जैसा कि श्रुति वहती है—"रसे लब्ध्वा आनन्दी भवति") ॥३२॥

## इलोक—इति भागवतान् धर्मान् शिक्षत् भत्तया तदुत्यया । नारायगपरो मायामञ्जस्तरित दुस्तराम् ॥३३॥

श्लोकार्थ—इस प्रकार भागवत् धर्म सीखने से तथा उनका ग्राचरण करने से भक्ति उत्पन्न होती है, भक्ति से भक्त नारायण परायण बनता है। नारायण परायण होते ही शीध्र इस दुस्तर माया सागर को वह पार कर जाता है।।३३।।

सुबोधिनी—एवं फलपर्यन्तं भगवद्धर्मानुक्त्वा | सैव माया भर्तृ स्थाने तं नयतीत्याहेतीति, क्षितैः तिच्छक्षया भगवत्परश्चेद् धर्मेर्धिमिपरश्चेत् तदा | भक्तिर्भवित तया नारायगपरत्वं, ॥३३॥

च्याख्या — इस प्र हार फल पर्यन्त भागवत्धर्म कहे हैं — उनकी शिक्षा से अर्थात् उन पर आचरण करने से भगवान् के परायण होने पर वही माया अपने स्वामी के पास स्वयं उस भक्त को ले जाती है। भागवत्धर्मों के शिक्षरण से ही भक्ति होती है. उस भक्ति से मनुष्य नारायण के परायण होता है। ॥३६॥

राजो-उवाच-श्लोक—नारायगाभिधानस्य ब्रह्मगः परमात्मनः । निष्ठामह्य नो वक्तुं यूयं हि ब्रह्मवित्तमाः ॥३४॥

इलोकार्थ—राजा (जनक) कहने लगे, हे योगेश्वरों ! नारायण जिनका केवल नाम ही है, वैसे परमात्मा ब्रह्म की निष्ठा हमको किहये क्योंकि ग्राप ब्रह्मविदों में उत्तम हैं ॥३४॥

कारिका—नारायणः परो यस्य परत्वं कीहशं मतत्।

मार्गान्तराच् चेदुत्कर्षो विषयो ह्येक एव हि॥१॥

प्रकारश्चेद्धर्मपरो विषयः कीहशः परः ।

उत्कृष्टबुद्धिः सिद्धेव ततो निष्ठावशिष्यते ॥२॥

तद्धर्माणां न निष्ठात्वमतः पृच्छति संशयात् ॥३॥

कारिकार्थ — जिसका नारायण पर (परमेश्वर) है उसका परत्व कैसा माना गया है ? यदि मार्गान्तर से उत्कर्ष है तो निश्चपूर्वक भक्ति, ज्ञान और कर्म मार्ग का भगवान एक ही है। यदि मार्ग का परत्व माना जाता है तो तीनों का परत्व मानना चाहिये।।१।।

नारायण शब्द का अर्थ नर के अयन का यह नारायण, यह यौगिक अर्थ लेना अथवा रूढ प्रसिद्ध अर्थ ग्रहण करना चाहिये ? यौगिक पक्ष का अर्थ लेने से क्या समक्ता जावे ? "धर्म" या "मार्ग" ? धर्म भी कैसा लिया जाय ? भगविन्नष्ठ धर्म विषय है, तब तो विषय भगवद्धर्म होगा, अतः किस प्रकार का परत्व माना जाय ? यदि कहो, इतना श्रवण करने पर भी आपकी बुद्धि में परत्व का ज्ञान नहीं हुआ है ? जिसका उत्तर राजा देता है, कि उत्कृष्ट बुद्धि तो सिद्ध हो गई है, अर्थात् परत्व हमने समक्त तो लिया है किन्तु उसकी निष्ठा (पराकाष्ठा) जानने की इच्छा है । उसके धर्मी की तो (पराकाष्ठा) जानने की इच्छा है । उसके धर्मी को तो पराकाष्ठा नहीं है । इस संशय से पूछता हं । आप ब्रह्मविद्यों में उत्तम हैं, अतः हमको वह सुनाइये ॥२३॥

सुबोधिनी—ग्रतिगूढत्वात् तज्ज्ञापनाय हेतु- | मिधानपदं, श्रुतिस्मृत्यिवरोधेन वक्तव्यमितिभावः कथनं, ब्रह्मवित्तमा इति, नाममात्रमेवभेदकमित्य- । ॥३४॥

व्याख्या—नारायण की निष्ठा का ज्ञान ग्रति गूढ है, प्रत्येक इसको नहीं जानता है। इस रहस्य को ग्राप जानते हैं। क्योंकि ग्राग ब्रह्मवेत्ताग्रों में श्रोष्ठ है। 'नारायण' यह केवल नाम मात्र का ही भेद है, ग्रतः श्रुति तथा स्मृति के ग्रनुकूल जो सिद्धान्त हो, वह कहिये।।३४॥

म्राभास--उत्तरमाह षड्भिर्भगवत्त्वमेवोत्तरमिति ज्ञापयितुं,

ग्राभातार्थ — ऊरर के प्रश्नों का उत्तर निम्न ६ श्लोकों से पिष्पलायन नाम के योगेश्वर देते हैं कि 'भगवत्व' ही इसका उत्तर है।

पिष्पलायन उवाच-श्लोक--स्थित्युः द्भवप्रलयहेतुरहेतुरस्य यः स्वष्नजागरसुषुप्तिषु सद् बहिश्च । देहेन्द्रियासुहृदयानि चरन्ति येन सञ्जीवितानि तदवेहि परं नरेन्द्र ॥३४॥

इलोकार्थ-पिप्पलायन योगेश्वर कहने लगे कि हे राजन् ! प्रभु स्वयं ग्रकारण होते हुए भी इस जगत् की उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रलय के कर्त्ता बन कर कारण हो जाते हैं, तथा जो भगवान् इस जगत् के जीवों की स्वप्न, जाग्रत एवं सुषुप्ति ग्रवस्था में ग्रन्तर्यामी स्वरूप से साक्षो हो जाते हैं, ग्रौर समाधि ग्रवस्था तथा मोक्षदशा में ग्रानन्दरूप से ग्रनुभव कराते हैं, एवं जो सर्वत्र व्यात हैं, तथा जिनके व्यापकत्व के कारण देह, इन्द्रियाँ, प्राण ग्रौर ग्रन्तः करण ग्रादि चेतनत्व पा कर ही क्रिया कर सकते हैं, वह भगवान् 'पर' स्वरूप हैं। १३४।।

मुबोधिनी ग्रिग्निक्यो वागधिपतिरिति स्वरूपसम्बन्धिभेदात्, प्रथमं स्वरूपेगामाह स्थितीति, मार्गत्रयेगा परत्वं वक्तव्यं तत्र स्वमतेनाह द्वाभ्यां परत्वं हि त्रिविधमुत्कृष्टत्वं भिन्नत्वं नियन्,तत्वं च

तत्र श्रेष्ठ्यं जगतः परमकर्तृत्वेन, श्रवस्थात्रय-साक्षित्वं मोक्षेसमाधावष्यनुभूयमानत्वं सत्वेन भिन्नत्वानुभव उक्तः, देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणान्येव जीवस्य परिकरस्तदुज्जीवकत्वेन नियन्तृत्वं, यद्यपि त्रिविधं परत्वं साधारणो धर्मस्तथापि भक्तिमार्गे

भगवानसाधारणो भवति, ततश्च तस्योत्पत्ति-स्थितिप्रलयान् स्वयं करोति प्रवाहवैलक्षण्येन, ग्रवस्थात्रये स्वयमेव सर्वहितकर्ता समाधिमोक्ष-योश्च यथासुखं च देहादीनां विनियोजकः, एता– वता "विचिकीषितो म" इत्युक्तं भवति ॥३५॥

व्याख्या—वाणी के श्रधिपित श्राग्निरूप हैं, इसलिये तीनों मार्गों से परत्व करना चाहिये, जिसमें अपने मतानुसार स्वरूप सम्बन्धी भेद से दो इलोकों में परत्व कहते हैं। पहले स्वरूप को कहते हैं—भगवान का परत्व तीन प्रकार से हैं (१) उत्कृष्टत्व से, (२) भिन्नत्व से ग्रौर (३) नियन्तृत्व से। इन तीनों में भगवान का उत्कृष्टत्व इसीलिये हैं कि श्राप जात के मूल कारण हैं। तीनों अवस्थाओं में (जाग्रत, स्वप्त-मुपुप्ति) में साक्षी रूप से विराजते हैं। मोक्ष तथा समाधि में श्रानन्द रूप अनुभव कराते हैं, जिनसे श्रापका भिन्नत्व भी रहता है। जीव के परिकर-देह, इन्द्रियाँ, प्राण और अन्तःकरण के उज्जीवक होने से श्रापका सब पर नियन्तृत्व है। अतः श्राप नियामक भी हैं, हालांकि यह त्रिविध परत्व साधारण धर्म है, किन्तु तो भी भक्ति मार्ग में मगवान असाधारण हो जाते हैं, कारण कि उसकी (भक्तिमार्ग की एवं भक्तिमार्गियों की) उत्पत्ति, स्थिति और प्रलय आप स्वयं प्रवाह के विलक्षण प्रकार द्वारा करते हैं। तीनों अवस्थाओं में भक्तिमार्ग के ग्रौर उसके अनुयायियों के सर्व प्रकार दितक र्ता आप ही हैं, और समाधि तथा मीक्ष में भी उनको सुख की परमानन्द की प्राति हो तदर्थ उनके देहादि के विनियोग के संयोजक भी आप बनते हैं, भागवत के "विविकीषितो म" इस वावय के अनुसार भक्ति मार्ग मुभे प्रिय है अतः जिन भक्तों ने सर्व लौकिक आदि त्याग कर मुभे सर्व समर्पण किया है, उनको सर्वथा आनन्द प्राप्त होता रहे यही मुभे इष्ट है।।३४।।

श्लोक नेतन् मनो विश्वति वागुतं चक्षुरात्मा प्राणीन्द्रयाणि च यथानलम्बिषः स्वाः। श्लोक नेतन् मनो विश्वति वागुतं चक्षुरात्मा प्राणीन्द्रयाणि च यथानलम्बिषः स्वाः। श्लोक शब्दोषि बोधकनिषेधत्यात्ममूलमर्थोक्तमाह यहते न निषेधिसद्धिः ॥३६॥

इलोकार्थ — जैसे ग्रांन की ग्रंपनी ही ग्रंशरूप ज्वालाएं ग्रांन के स्वरूप का प्रकाश नहीं करा सकती हैं, वैसे मन उस पर स्वरूप में प्रवेश नहीं कर सकता है एवं वाणी, चक्ष, ग्रात्मा, प्राण, इन्द्रियां ये सब प्रस्कर का ज्ञान नहीं करा सकते हैं। इसी तरह वेदादि शास्त्र के शब्द भी भगवान के परस्कर का बोध यही है, इतना है, ऐसा है, यों पूर्णत्या नहीं करा सकते हैं। वेदादि भी कहते हैं कि परब्रह्म चक्ष, ग्रादि इन्द्रियों से ग्रंगोचर हैं, वेद भी ग्रंथानुसार जितना कहा जा सकता है, उतना ही निरूपण करता है। ग्रंथा परस्वरूप के पूर्णतः इदं इत्थं तया (इस तरह) वर्णन करने में सर्व ग्रंसमर्थ हैं। यदि सर्व से विलक्षण यह मूल स्वरूप न हो तभी यह स्वरूप चक्ष ग्रादि से ग्रहण नहीं किया जा सकता है, इत्यादि निषेध वादयों की सिद्धि। भी नहीं हो सकती ॥३६॥

की की कह व ग्रांदि धर्म साधारण है कारण कि उसका कह त भगवान के भाषीन है।

सुबोधिनी -सम्बन्धिपक्षं निवारयति तत्त्वेन-ज्ञान हि तत् तत्र धर्मिज्ञानमशक्यिमत्याह नेति, सम्भावनामात्रं भगवद्विषयकं सर्वेषां वस्तुतस्तु ज्ञानं न सम्भवति करणानामसमर्थत्वात्, मनः पूर्वरूपं वागुत्तररूपं तेन प्रवाहालीकिकत्वेन न ज्ञानं, वेदव्यतिरिक्तयोगादयोपि सङ्गृहीताः, उतेति भिन्नप्रक्रमे लौकिकाः, चक्ष रात्मेति बहिरन्तर्ज्ञानशक्ती, प्रामिन्द्रयाशि चेति क्रिया-शक्तिः, चकाराद् देवतावर्गः, "पराञ्चि खानी" त्यत्रापि सम्भावनाज्ञानमेव विद्यमानस्य सम्बद्धस्य प्रकाशाभावोनुपपन्न इति तदर्थं लौकिकदृष्टान्त-माह, भगवत्तेजोव्यतिरेकाय स्वा इति, अचिषो ज्वालाः, वेदादपीदमित्थतया ज्ञानं वारयति शब्दोपीति, वेदाद् भगवज्ज्ञानं त्रेधा सम्भवति स्वतन्त्रकरणात्वेन स्वबोधितकरणात्वेन स्वहेतूत्वे च, तत्र क्रिया वा ज्ञानं वा काण्डद्वयाथ इति तच्छेषत्वेनवेतरनिरूपगादन्यथा वाक्यभेदप्रसङ्गात् स्वतन्त्रतया न स्वतन्त्रकरणत्वेन निरूपगां,

विधिशेषत्वं वा ज्ञानशेषत्वं वा सर्वस्य किन्त्वर्थार्थ-मुक्तं "ब्रह्म भवति" स्वोद्गमहेत्त्वेन च, भगवति करएगानि तू स्वत एव निषेधति "यतो वाचो निवर्तन्त'' इत्यादिना ''को ग्रद्धा वेदे'' ति च "वेदा अवेदा" इति च, तर्हि 'ब्रह्मवि' दिति किङ्करणकं ज्ञानं ? स्वकरणकमेवेति ब्रमो यदि ब्रह्माविभवेत तदा न करएगानां काचिच्छक्तिः, तथाज्ञानं तु पूर्वश्लोक एव निरूपित "मात्मानं च प्रदर्शये" दिति, स्वस्यापि वृत्तान्तकथनमात्रत्वं न बोधकत्वं, तथा च शब्दस्य व्यापारोस्ति न बोधकत्वं, कर्णानिषेधे कथं बोधकत्वमत ग्राह यहतेति, निषेधावधित्वात्, ब्रह्मानिरूपरो कुतो निवर्तेरन्नितिवाक्यार्थापर्यवसानं स्यात् "तमेव विदित्वे" ति तूपासनाकाण्डस्थितत्वात् "तमेक-मेव" "सर्वभावेनाश्रये" दित्युक्तं भवति, ग्रन्यथे-तरविज्ञानेन मोक्षः स्यात्, तच्चावश्यकं, तस्मादिदमित्थतया ज्ञानमेव नास्तीति न द्वितीयः पक्षः ॥३६॥

व्याख्या-स्वरूपतः परत्व समभाने के ग्रनन्तर सम्बन्धी पक्ष का निवारण करते हैं-उत्कृष्ट सम्बन्धित्व से जो ज्ञान हो वह तत्व से ज्ञान है किन्तु उससे धर्मी का ज्ञान होना अश्वरय है। इसलिये कहते हैं कि 'न' जो ज्ञान वेद प्रचेतों से भगवद्विषयक जाता है, वह सम्भावना मात्र ही है। वास्तव में ज्ञान होता नहीं है, भ्रादि जो करएा (ज्ञान के साधन) हैं, उनमें ज्ञान (जान लेने) की सामर्थ्य नहीं है, मन पूर्वरूप है, वागी उत्तररूप है, ग्रतः जैसे सामान्य लक्षण से एवं ज्ञान लक्षण से प्रवाह रूप लोक के पदार्थ के स्वरूपों का ज्ञान होता है, वैसे इनसे परमात्मस्वरूप का ज्ञान नहीं होता है। कारएा कि वेदों में इस ह्थ्य लौकिक प्रयत्न से नामात्मक प्रपञ्च भिन्नता सिद्ध की गई है। अतः लौकिक प्रपञ्च बन्धक है भीर नाम प्रपञ्च संसार से मोचक है। लौकिक दृश्य प्रपञ्च ग्रनित्य है ग्रौर वेद (नाम प्रपञ्च) नित्य है, कारएा कि, वह, ग्राधिदैविक तत्त्व का प्रतिपादन कर माया से मुक्त कराता है। वेद व्यतिरिक्त योगादि भी भगवत्तत्व का पूर्ण ज्ञान कराने में असमर्थ है। योग में मनो निरोध का उपदेश है, वह निरोधित मन भी परमतत्व ग्रहण करने में समर्थ नहीं है। 'उत' पद से यह सूचित किया है कि लौकिक साधन तथा उपाय भी उसके ग्रहण करने में ग्रसमर्थ हैं। बाह्यज्ञान शक्ति (इक्ष्) ग्रान्तर ज्ञान शक्ति (ग्रन्त:करण) ग्रौर क्रिया शक्ति (प्राण तथा इन्द्रियां) ग्रौर उसके देवता भी उसके ज्ञान प्राप्त करने में ग्रशक्त हैं। योग से निरुद्ध चक्षु ग्रादि भी क्यों नहीं प्राप्त कर सकती हैं, जिसका कारण यह है कि कठोपनिषद में "पराञ्चि खानी" श्रुति से यह सिद्ध है कि इन्द्रियां बहि-मूं ख हैं ग्रतः वे परमात्मा को पहुंच नहीं सकती हैं।

इस विषय को समभाने के लिये लौकिक हष्टान्त दिये हैं कि जैसे अग्नि की अपनी चिनगा-रियाँ अग्नि से सम्बन्धित होते भी, अन्य पदार्थ को तो प्रकाश देती है, तथा जलाती भी, है किन्तु अग्नि को न प्रकाश दे सकती है और न जला सकती है, वैसे ही मन आदि इन्द्रियाँ भी बाहर के सर्व पदार्थी को तो देख एवं जान सकती है किन्तु उस परमात्मा को नहीं जान सकती है, वे तो प्राण के प्राण, चक्षु के चक्षु, श्रोत्र के श्रोत्र ग्रादि सबकी मूल है।

शङ्का—यदि वे वागादि अविषय हैं तो 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि' इस श्रुति की चरिता-र्थता कैंसे होगी ? इस पर कहते हैं कि शब्द भी अर्थात् वेद शास्त्र भी आतम ब्रह्म का प्रमाण होते भी साआत् निरूपण नहीं कर सकते हैं, केवल तात्पर्याथ से ही इंगित कर देते हैं, जो यों भी न करे तो निषेध की सिद्धि न हो सके ?

वेद से भगवान का ज्ञान तीन तरह से होता है—(१) स्व (स्वतन्त्र) करण से (२) स्वबोधिक करण से ग्रीर (३) निज हेतुत्व से। वेद में दो काण्ड हैं, एक पूर्व काण्ड जिसका ग्रर्थ किया (कमं) है, दूसरा उत्तरकाण्ड जिसका ग्रर्थ 'ज्ञान' है, ग्रतः प्रत्येक काण्ड के ग्रथ की मुख्यता मानो गई है, ग्रतः ग्रन्थ ग्रथं का निरूपण इन मुख्य ग्रथों के ग्रङ्ग तरोके से ही किया जाता है, नहीं तो वाक्य भेद का दोष प्राप्त होता है, यह दोष प्राप्त न हो इसलिये किसी भी काण्ड का स्वतन्त्रकरण से ग्रथं नहीं किया है ग्रौर न समग्र वेद का निधि शेषत्व तथा ज्ञान शेषत्य कहा गया है, किन्तु ग्रथिथं के लिये कहा गया है, ग्रथीं फलार्थं के लिये कहा है।

ग्रपने उद्गम हेतुत्व से ब्रह्म स्वयं वैसे बनते हैं, ग्रथीत् स्वेच्छानुसार रूप धारण करते हैं, वेद स्वयं निषेध करता है कि भगवान् का ज्ञापन ' इद्रियाँ नहीं कराती हैं, यदि यों है तो, 'ब्रह्मवित्' आप्रोतिपर ब्रह्मवेत्ता ने ब्रह्म का किस इन्द्रिय से ज्ञान किया है ? जिसका उत्तर है कि भगवान् स्वकरण से ही ज्ञान कराते हैं, ब्रह्म के ग्राविभीव होने में किसी करण (इन्द्रिय) कि कि नहीं है । इस प्रकार का ज्ञान तो पूर्व श्लोक में निरूपण किया है । वेद जो वर्णन करते हैं वह वृत्तान्त, कथन-मात्र है, न कि बोधक है, ग्रीर वैसे शब्द का व्यापार मात्र है, न कि बोधकत्व है । जब करण का निषेध किया तो, बोधकत्व कैसे ? इस पर कहते हैं कि, यदि यों ब्रह्म का कथन न किया जावे तो निषेधों की सिद्धि कैसे हो, एवं उनकी ग्रविध का ज्ञान कैसे हो ? यदि ब्रह्म का निरूपण न किया जावे तो 'यतो वाचो निवर्तन्ते' इत्यादि श्रुतियों की सार्थकता कैसे हो ? 'तमेव विदित्वा ग्रातमृत्युमेति' यह श्रुति वाक्य उपासना काण्ड में कहा गया है, तथा' तमेकमेव' 'सर्व भावेनाश्रयेत्' इत्यादि वचनों से यह सिद्ध है कि उसको ही जानने से जीव मृत्यु का उल्लङ्कन करता है, उस एक ही परब्रह्म को जानो, उसका ही सर्व भाव से ग्राश्रय ग्रहण करो । इसके सिवाय ग्रन्य कोई उपाय नहीं है । उस परमात्मा का ज्ञान एवं ग्राश्रय ग्रहण किये बिना मोक्ष नहीं, ग्रतः वह ग्रावश्यक है, ब्रह्म इतना ऐसा ही है ऐसा सीमित ज्ञान, ज्ञान ही नहीं है इसी तरह द्वितीय पक्ष (सम्बन्धपक्ष) का स्वतः निवारण हो जाता है ॥३६॥

वलोक—सत्त्वं रजस्तम इति त्रिवृदेकमादौ सूत्रं महानहमिति प्रवदन्ति जीवम् । ज्ञानक्रियार्थफलरूपतयोरुशक्ति ब्रह्मं व माति सदसच् च तयोः परं यत् ।३७।

१—'यता वाचो निवत्तं न्ते' 'को ग्रह्मावेदिवदा ग्रवेदा' जहाँ से वास्पी लौटती है, कौन उसको जानता है, जहां वेद भी ग्रवेद वन जाते हैं।

श्लोकार्थ—सत्व, रज तमोगुरा रूपा त्रिवृत् (इन तीनों गुराों से जकड़ी हुई) प्रकृति, यह परब्रह्म का प्रथम एक कार्य है, दूसरा कार्य है, क्रिया शक्ति से सूत्र की उत्पत्ति, ज्ञान शक्ति से महान् की उत्पत्ति तथा उससे 'ग्रहं' जीवोपाधिरूप ग्रहङ्कार, ग्रौर उस (ग्रहङ्कार) से उपहित चैतन्यजीव, इस प्रकार की उपाधिवाला 'जीव' कहलाता है। क्रिया, ज्ञान, विषय तथा फल इन चार प्रकार वाले ग्रनन्त शक्तिमान् परब्रह्म ही सर्वत्र सर्वरूप से प्रकाशित हो रहे हैं। ग्रसत् ग्रौर सत् रूप से तथा उसके परे नियामकरूप से भी वह मूलरूप परब्रह्म ही है।।३७॥

मुबोधनी ज्ञानमार्गानुसारेण परत्वमाह सत्त्वमिति, ब्रह्मणो निष्ठा शश्वत् सर्वत्र भानानुसन्धानं, भास-मानस्य वस्त्वन्तरत्व वारियतुं ब्रह्मत्वविधानार्थं-मनुवदित, उद्भूतेंगुं णौग्रंथितं कार्योन्मुखं प्रधानं तदेकं कार्यमित्यर्थः, तदनु क्रियाज्ञानाहम्मितिरूपं त्रिविधजीवोपाधिरूपं कार्यं द्वितीयं, ततः क्रिया-

ज्ञानिवषयफलभेदेन चतुर्धा मध्य उच्चनीच-नियामकरूपत्रयं च, एतावानेव नामरूपयोरिष भानात् तस्य मूलमन्यद् भविष्यतीत्याशङ्कचाह बह्म वेति, माया भवेन् मूलं तथासत्यसत्त्वाद् भानं न सम्भवतीतिभावः ॥३७॥

व्याख्या—इस श्लोक में ज्ञान मार्ग के अनुसार परब्रह्म का परत्व' कहते हैं— ब्रह्म की निष्ठा का भावार्थ है कि निरन्तर सर्वत्र प्रकाश का अनुसन्धान, जो कुछ भास रहा है वह अन्य वस्तु नहीं है, किन्तु ब्रह्म ही है यों सिद्ध करने के लिये अनुवाद करते हैं।

उत्पन्न हुए 'त्रिवृत' (सत्व, रजस ग्रौर तमस) से ग्रथित प्रकृति को कार्य में प्रेरित किया, यह प्रथम कार्य है, द्वितीय कार्य क्रिया, ज्ञान, ग्रहङ्काररूप त्रिविध जीवोपाधिरूप है, ग्रनन्तर क्रिया, ज्ञान, विषय ग्रौर फल के भेद से ४ प्रकार के बने, तथा मध्य में ऊंच-नीच ग्रौर नियामकरूप से तीन रूप हुए। सर्व शब्द का ग्रथं इतना ही है। नाम ग्रौर रूप का भान हो रहा है, इसलिये इसका मूल ग्रन्य कोई होगा? इस शङ्का को मिटाने के लिये कहते हैं कि 'ब्रह्में व' ब्रह्म ही मूल है। वह जो भास रहा है, वह सर्व ब्रह्म ही है। यदि माया को मूल माना जाएगा तो यह सब ग्रसत्य मानना पड़ेगा। ग्रसत्य पदार्थ का भान नहीं होता है जैसे 'ख पुष्प' (ग्राकाश का पुष्प) मायिक है तो उनका भान (प्रकाश) नहीं होता है। ग्रतः मूल सत्य है, यों ही कहा गया है, वह सत्य, 'ब्रह्म' ही है।।३७॥

म्रामास-स्मृत्यादिमार्गेग परमात्मनिष्ठामाह त्रिभिः,

म्राभासार्थ - प्रब तीन क्लोकों से स्मृत्यादिमार्ग से परमात्मा की निष्ठा कहते हैं।

श्लोक—नात्मा जजान न मस्डियति नैधतेसी न क्षीयते सवनविद् व्यभिचारिएां हि।

रेस्ट . इ.स.स. १००० व्याप्त स्थापता । १००० व्याप्त स्थापता है । १००० व्याप्त स्थापता है । १००० व्यापता स्थापता है ।

# सर्घत्र इ.श्वदनपाय्युपलब्धिमात्रं प्राराो यथेन्द्रियबलेन विकल्पितं सत् ॥३८॥

श्लोकार्थ — यह ग्रात्मा उत्पन्न नहीं होता है, मरता भी नहीं है, न बढ़ता है ग्रौर न घटता है, वयोंकि यह ग्रात्मा तो वस्तुतः इस देह के बाल्यादि ग्रवस्थाग्रों का साक्षी रूप सें दृष्टा (देखने वाला) है। यह ग्रात्मा सर्वत्र व्यापक है, ग्रौर नित्य वृद्धि ग्रादि विकारों से रहित है, ज्ञान स्वरूप है। दृष्टान्त देकर समभाते हैं कि जैसे प्राण उत्पन्न नहीं होते हैं वैसे ही ग्रात्मा भी उत्पन्न नहीं होता तथा जैसे सुवर्ण मनुष्यों के ज्ञान द्वारा इन्द्रियबल से ग्रनेक रूपों में ग्राते हुए भी ग्रन्थथा नहीं होता है, सर्व ग्रवस्था में सुवर्ण ही रहता है वैसे ब्रह्म भी है।।३८।।

सुबोधिनी— तत्र ह्यात्मपरमात्मनोर्न भेदः कित्वात्मन एव कालाद्यनभिभूतं रूपं परमात्मा तस्य सदान्तःकरणे स्फुरणं तिन्नष्ठा, तत्र तावता भ्रात्मनो दोषसम्बन्धे तत्त्वेपि तथात्वं स्यादिति प्रथममैहिकदोषं दूरीकरोति नेति, सङ्घाते जायमानानां भवति सन्देहः, तत्र भगवन्मार्गे बह्यवादे च जन्ममरणौ स्तो न त्वन्ये धर्मा "म्रनित्ये जननं" "जन्म त्वात्मत्यो" त्यादिनिरूप-णात्, स्मृतौ तु चत्वारोप्येते धर्मा न जीवस्य, तत्र हेतुः सवनविद् व्यभिचारिणामिति, बाल्य-कौमारयौवनादिदेहानामप्यारभ्यारमभकवादान—नङ्गीकारात्, वैजात्याच्चावस्थासहितानां बाल्या-दिदेहानामुत्यत्तिरङ्गीकर्तव्या, तत्र तेषां कालज्ञान-

मस्ति तन्त्यायेन जन्ममरण्योरिष भविष्यतीति हेतुत्वं संस्कारः परं नाधीयते, हीत्यनेन द्रष्टृहर्ययोभेंद उक्तः, हेत्वन्तराण्याह सर्वत्रेत्यादिचतुभिः पदैः, न हि व्यापकस्य जन्म सम्भवति न वा नित्यस्य मरण्ं, सर्वत्राविश्लेषवतो न हि वृद्धिः सम्भवति, न हि विद्धातोः क्षयः सम्भवति तथात्वं च श्रुतेः, सङ्घाते विद्यमानस्य कथमेविमत्याशङ्क्र्य हष्टान्तमाह यथा प्राणो न जायते, तत्रापि सन्देहे हष्टान्तान्तरमाह यथेन्द्रियवलेन विकल्पितं सदिति, सत् सुवर्णादि, इन्द्रियवलेन ज्ञानशक्त्या क्रिया-शब्द्या वा नानाविकारं प्रापितमिष न जायते, सर्वदा तस्य सुवर्णत्वात् ब्रह्म वाचादिभिः विकारा एव जायन्ते न तज् जायत इत्यर्थः ॥३६॥

व्याख्या—स्मृत्यादिमत में 'श्रात्मा' श्रौर 'परमात्मा' में भेद नहीं है किन्तु ग्रात्मा का ही रूप परमात्मा है जो कालादि से ग्रिभिभूत (प्रभावित) नहीं है। उस रूप का सदैव ग्रन्त:करण में स्फुरण होता रहता है, वह ही उसकी निष्ठा है। ऐसी भावनावालों को ग्रात्मा परमात्मतत्व होते हुए भी कालादि से ग्रिभिभूत होनेवाली श्रवस्था में स्वभाव से दोष सम्बन्ध होने से सदोष भासेगा, इस शङ्का को मिटाने के लिय पहले उसमें एहिक दोषों का ग्रभाव 'नात्माजजान' स्लोक से सिद्ध करते हैं -

जितका सङ्घात में जन्म हुग्रा है, उनके विषय में ही संदेह होता है। इस विषय में भक्तिमार्ग ग्रीर ब्रह्मवा में तो जीव के जन्म मरण ये दो धर्म माने गये है, ग्रन्य धर्म नहीं, जन्म का ग्रर्थ समागम है, ग्रर्थात् ग्रात्मत्व से स्वीकार जन्म है। जैसे कि कहा है 'ग्रनित्ये जननं' स्मृतिमत में तो जीव में चारों धर्म नहीं हैं, उसमें कारण यह हैं कि ग्रात्मा देह के बाल्य, कौमार, युवादि ग्रवस्थाग्रों

के काल (समय) को जानता है। क्योंकि इस में देहों के ग्रारम्भ से उत्पत्ति होती है इस मत को स्वीकार नहीं किया है। वैजात्य (जुदी जाति) के कारए ही अवस्था सहित बाह्यादि देहों की (जीवों की नहीं) उत्पत्ति ग्रङ्गीकार करनी चाहिये, ग्रथीत् की गई है। उत्पत्ति का स्वीकार काल ज्ञान विना नहीं हो सकता है। यतः ग्रात्मा को बाल्यादि ग्रवस्थायों के काल का ज्ञान होता है, इस न्याय से जत्म मर्गा के काल का ज्ञान भी ग्रात्मा को होता है यों ग्रनुमान हेत् द्वारा जाना जाता है, किन्तू केवल संस्कार का ग्राधान (धारएा) नहीं होता है 'हि' पद से दृष्टा ग्रौर दृश्य का भेद कहा। इस स्नितिमत की पुष्टि में अन्य हेत् कहते हैं- 'सर्वत्रादि इन चार पदों से' जो व्यापक है, सर्वत्र है उसका जन्म नहीं हीता है। जो शाक्वत् नित्य है उसका मरण नहीं होता है। जिसकी केवल उपलब्धि (प्राप्ति) है। उसकी वृद्धि नहीं होती है, विद् धानु का ग्रर्थ जानना है नहीं कि क्षय ग्रर्थ है श्रृति भी यों कहती है-तात्पर्य यह है कि इस स्मृतिमतानुसार श्रात्मा (जीव) के जन्म मरण, बढ़ना ग्रौर घटना ये चारों धर्म नहीं है। किन्सु ये धर्म देह के हैं, जब सङ्घात (देह) विद्यमान है तो यों कैसे माना जावे ? जिसके उत्तर में दृष्टान्त देकर ग्रपना सिद्धांत स्थिर करते हैं कि जैसे प्रारण जन्मते नहीं, यदि इस हष्टान्त से भी समाधान न होवे तो दूसरा हष्टान्त देते हैं। "यथेन्द्रियबलेन विकल्पितं सत्" सुवर्गादि धातु मनुष्यों के ज्ञानेन्द्रिय तथा कर्मेद्रिय द्वारा ग्रनेक स्वरूपों को धारण करने पर भी विकृत नहीं होता है। सर्व अवस्था में सुवर्ण ही है; वैसे ही ब्रह्म (आत्मा) भी अविकृत रहता है। ब्रह्म में वाग्गी स्रादि से विकार पैदा होते हैं, न कि स्रात्मा स्वयं विकृत बनता है ॥३२॥

श्लोक—ग्रण्डेषु पेशिषु तरुष्विविनिश्चितेषु प्रार्गो हि जीवमुपधावति तत्र तत्र । सन्ते यदिन्द्रियगणोहति च प्रसुप्ते कूटस्थ ग्राशयमृते तदनुस्मृतिनंः॥३९॥

श्लोकार्थ खगयोनियों में, मनुष्य योनियों में, वृक्षादि उद्भिज योनियों में भीर ग्रनिश्चित स्वेदजादि योनियों में जब जीव इन्द्रियों सहित प्रवेश करता है, तब प्राणा भी उसके पास पीछे-पीछे दौड़ता जाता है, जाग्रत् एवं स्वप्नावस्था में देहाध्यास के कारण ग्रात्मा का पृथक् ग्रनुभव नहीं होता है, किन्तु जब जीव सुषुप्ति ग्रवस्था में निद्रा के कारण भौतिक संघात (देह) से पृथक् हो जाता है, उस समय इन्द्रियों के लय हो जाने से एवं ग्रहङ्कार भी स्वप्नावस्था में गाढ़ लय को प्राप्त होता है, एवं देहादि की भी निवृत्ति सी हो जाती है, तब स्थानाभाव के कारण ग्रात्मा

१—जो किसी से कभी भी पृथक् नहीं होता है,न उसका जन्म, मररा, तथा उसका घटना, बढ़ना होता है वह 'ग्रात्मा' है, ये गुरा, धर्म श्रुति बताती है। २—ग्रुण्डे से उत्पन्न होने वाले।

३ - जरायु से पैदा होने वाले ।

४ - जल से पैदा होने वाले।

५-पसीने से पैदा होने वाले ।

कूरस्य हो, निर्विकार रूप से स्थिति करता है। ग्रतः सुषुप्ति के बाद जीवों को उस ग्रवस्था का स्मरण रहता है जिससे कहते हैं कि हम 'सुखपूर्वक' सोये थे। उस वक्त किसी का ज्ञान न<sub>हीं</sub> था इससे सिद्ध है कि सङ्घात में निर्दोष कूटस्थ ग्रात्मा मौजूद है।।३६।।

सुबोधिनी— एताहशात्मास्तित्वे प्रमाणमा-हाण्डेिष्विति, देहान्तरसम्बन्धो जीवस्यास्तीति सिद्धं, तत्र भोक्ता जीवः कर्ता प्राणः, यदा जीव इन्द्रियाणि गृहीत्वा तत्र तत्र गच्छिति तदा प्राणो हि जीवमुपधावित, प्रविनिध्चिताः स्वेदजाः क्षुद्राः, ततश्च सङ्घाताद् गमनं द्वयोष्ठक्तं भवित, तथा च सङ्घातभिन्नस्य न तद्धमंसम्बन्ध इतिभावः, सङ्घाताद् भेदेनुभवमप्याह सन्न इति, ग्राधिमौति-

कान्निद्रयैव पृथक् कृतः 'सुषुप्ती पुनरिन्द्रियाहङ्कार-योरिष लयः, तदा स्थानाभावात् कृटस्थो भवत्यात्मा, भेदे हि ब्रह्मसकाशे गमनं, ग्रन्यथा स्वयमेव कृटवत् तिष्ठति, स तिष्ठतीत्यत्रास्माक-मनुस्मरगां प्रमागां "सुखमहमस्वाप्स" मिति, ततश्च सर्वदोषरिहतः कृटस्थ ग्रात्मा सङ्घाते वर्तत इति सिद्धम् ॥३६॥

व्याख्या—पूर्वोक्त प्रकार के ग्रात्मा के ग्रस्तित्व को सिद्ध करने के लिये 'ग्रण्डेषु' यह क्लोक में कहा है जिससे यह सिद्ध है कि ग्रन्य देहों का सम्बन्ध जीव को है। वहां जीव भोक्ता है ग्रीर कर्ता प्राग्ग है जब जीव इन्द्रियों को लेकर देहों में प्रवेश करता है तब प्राग्ग भी जीव के समीप ही पीछे—पीछे दौड़ता है। यहां इस शङ्का का निवारण करते हैं कि जब वृ. उ. श्रुत्यनुसार जीव पुरीत्तित नाड़ी में प्राज्ञ ग्रात्मा से मिलता है, तब कूटस्थ ग्रात्मा देह में है, यह कैसे बन सकता है।

प्रण्डों से उत्पन्न पक्षियों की योनि, पेशिनाल से बद्ध मनुष्य योनि, उद्भिज पृथ्वी को फोड़कर निकले हुए वृक्ष ग्रादि उनकी योनि तथा ग्रानिश्चित् जिनकी उत्पत्ति का पूर्ण रीति से निश्चय नहीं ऐसे स्वेद (पसीने) से उत्पन्न जीवों की योनि इसी तरह चार प्रकार की जीव योनियां हैं। सङ्घात प्राण ग्रीर जीव दोनों गमन करते हैं। ग्रतः दोनों सङ्घात से भिन्न हैं जिससे देह धर्म से उनका सम्बन्ध नहीं है, पृथक् होते हुए भी ग्रनुभव तो होता ही है, यों सिद्ध करने के लिये कहा है कि 'सन्ने', जब इन्द्रियगण तथा ग्रहङ्कार सुष्पि ग्रवस्था में लय पाते हैं, तब स्थानाभाव से ग्रात्मा कूटस्थ होता है। भेद होने पर ही ब्रह्म के समीप गमन कर सकता है— ग्रन्यथा स्वयं ही कूटस्थ की तरह रहता है। वह रहता है इसमें हमको जो उस ग्रवस्था का स्मरण रहता है, वही प्रमाण है, जैसा कि 'सुखमहमस्वाप्तं' सुष्पि के ग्रनन्तर जाग्रत ग्रवस्था में ग्राकर कहते हैं कि हम सुख पूर्वक सो रहे थे। इससे यह सिद्ध होता है कि सर्वदोष रहित कूटस्थ ग्रात्मा सङ्घात में है ॥३६॥

श्लोक — यहाँ बजनाभचर गौष गायो श्मनत्या चेतो मलानि विधमेद् गुग्गकर्म जानि । तस्मिन् विशुद्ध उपलभ्यत ग्रात्मतत्त्वं साक्षाद् यथामलहशोः सवितुःप्रकाशः ॥४०॥

इलोकार्थ-इस इलोक में ग्रात्मा का परत्व बताते हैं--

जब जीव, भक्तिमार्गानुसार, पद्मनाभ प्रभु के चरणों की प्राप्ति की उत्कट इच्छा से परम प्रेमाभक्ति प्राप्त करता है। तब गुण ग्रौर कर्म से उत्पन्न उसके ग्रन्तः करण के मलनाश हो जाते हैं एवं जैसे निर्मल नेत्रवाले को सूर्य का प्रकाश सर्वदा सर्व प्रकार स्पष्ट पूर्णतः दिखता है, वैसे उस भक्त के प्रेम से हुए निर्मल चित्त में सर्वदा साक्षात परमतत्त्व प्रकाशता रहता है।।४०॥

मुबोधिनी—तस्य परत्वमाह यहींति, श्रन्तः करणे शुद्धात्मानुभवः परमात्मनिष्धा, जगत्कारण-विश्रहस्य भक्तिमार्गानुसारेणान्वेषणे यत् प्रम भवति तत् पुनः प्रवृद्धमन्तः करणमलानि दूरी-करोति, भवतेबंहुफलत्वात् यहींत्युक्तं, ज्ञानार्थं यतमानस्यैतद् भवति, सामर्थ्यविशेषयुक्तस्यात्म-विशेषस्य भक्त्यान्तः करणनेर्मल्यं वाक्यात् प्रविशिद्धान्तिसद्धं वा, तन्मार्गे साधनाभावं सूचयित यहींति, विशुद्धत्वं मार्जनेन तेजः सम्पादने

तदर्थं च प्रमैव स्फुरितं वा प्रतिबिम्वे वेति सन्देह् साक्षादिति, तदवच्छेदेन तिसम्प्राविभवि तेनैव प्रहर्णा, ननु जर्डन तद्ग्रह्णो विषयत्वं स्यात् प्रतिफलितेन ग्रह्णेन प्रत्यक्षत्वं स्फुरणमात्रत्वेन पुरुषव्यापार इति चेत् तत्राह यथेति, चक्षुरप्या-ध्यात्मको रूपं त्रिया प्रकृतेप्यलोकिकमप्राकृतं, सवितुरिति स्वत एवोद्गतस्य, प्रकाश इति स्फुरणं, ग्रपराधीनता च्र चैतन्यानुसन्धान-मित्यर्थः॥४०॥

व्याख्या उस प्रभु का परत्व कहते हैं 'यहि इति' ग्रन्त:करण में शुद्ध ग्रात्मानुभव ही परमात्म निष्ठा है। जगत् कारण विग्रह भगवान का जब मिक्तमार्गानुसार ग्रन्वेषण (खोज) करते हुए, ज्यों-ज्यों उसकी प्राप्ति को उत्कट इच्छा बढ़ती है, त्यों-त्यों प्रे । उत्पन्न होता है, वह प्रेम बढ़कर गुण तथा कर्म से इन्त:करण में उत्पन्न मलों को नाश करता है, भिक्त बहुफलरूपा है, यों बताने के लिये क्लोक में, 'यहि' कहा है। इसी तरह जब बढ़ी हुई प्रेमाभक्ति से मलों के नाश हो जाने से ग्रन्त:करण विश्व इ हो जाता है तब उस ग्रन्त:करण में ग्रात्मत का साक्षात दर्शन होता है। ज्ञानार्थ प्रगत्न करने बाजों को यह होता है। सामर्थ्य विशेषयुक्त ग्रात्मतत्व जिसके ग्रन्त:करण में स्फुरित होता है, उसके ग्रन्त:करण की निर्मलता भक्तिबल से सिद्ध होती है, यों प्रमाणवाक्य से ग्रथ च प्रति सिद्धान्त से भी सिद्ध होता है, यों कहने का ग्राश्य य है। व कर्म मार्ग में ऐसे साधनों का ग्रमाव है।

जहां इसी तरह अन्त करण प्रेमा-भिक्त से शुद्ध हो प्रात्मतत्त्व का साक्षानकार हो जाता है, वहां तेजो वृद्धि स्वतः होती है, तद्यं प्रेम का ही स्पुरण होता है वा प्रतिबिम्ब में प्रतीति होती है ? इस शङ्का का निवारण मूल क्लोक में साक्षान ग्रात्मतत्त्व उपलम्यते ' कहा है, ग्रर्थान प्रतिबिम्ब की प्रतीति नहीं होती है, किन्तु साक्षान ग्रात्मतत्त्व के दर्शन होते हैं। ऐसा ग्रधिकार प्रेमाभिक से ही प्राप्त होता है, ऐसे ग्रधिकारों के यहां हो ग्रात्मतत्त्व का परमात्मत्व रूप से प्राकट्य होता है, वह ग्रधिकारी ही उसको ग्रहण कर सकता है, ग्रथीन कर ग्रानम्दमय हो जाता है, सर्वथा उसका ही ग्रनुसन्धान करता रहता है।।४०॥

ग्रामास—मार्गत्रयेगाश्रयं श्रुतवती राजः कर्ममार्गे सर्वदा विशेषेग् श्रद्धावतो बहुधा जिज्ञासमानस्य प्रश्तुः,

श्राभासार्थ राजा जनक ने भक्ति, ज्ञान ग्रौर कर्म तीन मार्गात्सार भगवदाश्रय का श्रवरा किया, किन्तु राजा को कर्ममार्ग में विशेष श्रद्धा है अतः फिर कर्मयोग के विषय में प्रश्न करता है-

राजीवाच श्लोक-कर्मयोगं वदत नः पुरुषो येन संस्कृतः। विध्ययेहाञ्च कर्मारिंग नैष्कर्म्य विन्दते परम् ॥४१॥

श्लोकार्थ--राजा योगेश्वरों से कहता है कि, हमको वह कर्मयोग बतलाइये मनुष्य शुद्ध होकर मोक्ष में प्रतिबन्धक कर्मी को शीघ्र नष्ट कर परममोक्ष को प्राप्त होता है अर्थात् भगवत्प्राप्ति कर लेता है ॥४१॥

स्वमार्गानुसारेग फलनिर्ग्यमाह त्रिभिः पादैः, ''ब्रह्मार्पग्'' मिति च, तस्य निर्ग्यो मार्गान्तरा-संस्कारकर्मक्षयमोक्षा ऐहिकामुब्मिकगमनक्रमेणा "स्थि चैव तेन माँ सं च यजमान: संस्कुरुते"

मुबोधिनी-प्रथमपाद एव प्रश्नः, तस्य । "निर्वहरणत्वाये" ति च, "विराजमभिसम्पद्यते " विरोधेन ज्ञातव्यः ॥४१॥

व्याख्या-प्रथमपाद में प्रश्न है, तीन पादों में स्वमार्गानुसार फल कहा है। (१) संस्कार, (२) कर्मक्षय ग्रीर (३) मोक्ष, इहलोक के क्रम से प्रथम शरीरस्थ भौतिक पदार्थों का संस्कार होता है, जैसा कि कहा है 'ग्रस्थि चैव तेन माँ सं च यजमानः संस्कुरुत' (यजमान ग्रस्थि ग्रीर मास का संस्कार करता है) 'निर्वरुणत्वाय' (बन्धन में से छूटने के लिये) 'विराजमभिसम्पद्यते' (वह विराट्) पुरुष से मिलता है, "ब्रह्मार्पणं" (कर्म ब्रह्म को अर्पण करने से बन्धक नहीं होता है) इस प्रकार कर्म मार्ग द्वारा मोक्ष सूचित किया है, संस्कार, कर्मक्षय एवं मोक्ष इन तीनों का निर्णय अन्य मार्ग के अविरोध से समभना चाहिये ॥४१॥

इलोक--एवं प्रश्नमृषीन् पूर्वमपृच्छं पितुरन्तिके । नाबुवन् ब्रह्मराः पुत्रास्तत्र काररामुच्यताम् ॥४२॥

श्लोकार्थ — हे ऋषीश्वरों ! मेरे पिताजी इक्ष्वाकु के पास ब्रह्मा के पुत्र सनत्कुमार पधारे थे, तब मैंने ऐसे ही प्रश्न उनसे किये थे परन्तु उन्होंने कोई उत्तर नहीं दिया, जिसका वया कारए है ? वह कहिये ॥४२॥

पूर्व कर्मयोगेल्पः सन्देहः स्थितः, त्यक्तकर्मगो परित्यागभयं वा, "न बुद्धिभेदं जनये" दिति वा, हृष्ट्वा कृतः प्रश्न परमिक्ष्वाकुसमीपे ततः सन्देहः । ग्रतस्तत्र कारणमुच्यताम् ॥४२॥

सुबोधिनी-किञ्च सन्देहान्तरमाहैविमिति, कर्मयोग एवासमीचीनः तेषामवक्तव्यो वा सदोवे

व्याख्या-राजा को पहले कर्मयोग के विषय में ग्रल्प सन्देह था, किन्तु ऋषियों को देखा कि उन्होंने कर्म करना त्याग दिया है, तब विशेष सन्देह उत्पन्न हुआ। क्या कर्मयोग ही श्रेष्ठ नहीं है,

ग्रथबा दोषपूर्ण है ? इनका उत्तर इसलिये नहीं दिया है कि यह बालक है, उसकी कहँगा कि कर्म ग्रसमीचीन (ग्रनुचित) ग्रौर सदोष है तो वह बालक बुद्धि से कर्म त्याग कर देगा। इसलिये उन्होंने गीता के 'न बुद्धिभेदं जनयेत्' को ध्यान में रखकर उत्तर नहीं दिया है, अथवा अन्य कोई कारएा है बह कहिये ॥४२॥

म्राभास--कर्मनिधरिगौवास्यापि गतार्थत्वादेकस्यंवोत्तरमाह यज्ञा ग्रस्मिन प्रकटा भवन्तीति तथा ग्राविहोत्र इतिसञ्जेत्यर्थः,

आभासार्थ-कर्म के निर्धार से इसका भी निर्धार हो जायगा । स्रत: 'कर्माकर्मविकर्मेति' क्लोक से एक का ही उत्तर देते हैं ॥४३॥

ग्राविहींत्र उवाच-श्लोक--कर्माकर्मविकर्मेति वेदवादो न लौकिकः। कार कार्याहरू का का का का विदस्य चेश्वरात्मत्वात् त**त्र मुह्यन्ति सूरयः ११४३।।** 

क्लोकार्थ-ग्राविहीत्र योगेश्वर उत्तर देते हैं-

कर्म, अकर्म और विकर्म का स्वरूप क्या है ? यह बेद ही कह सकता है, क्योंकि यह वाद (विषय) वेद का है, लौकिक नहीं है, श्रतः वेद विषय निर्धारार्थ लौकिक कल्पना करनी उचित नहीं है, कार्य कि वेद की आत्मा ईश्वर है, इसलिये उसके विषय में विद्वान लोग भी मोहित हो जाते हैं अहि है। हि है कि

चाह, विषयो भिन्नो लौकिको वैदिकश्च, तत्र लौकि-गम्याः, तत्र शब्दमूलानां न प्रत्यक्षादिबाधकत्वं, विहिताकरणरूपं च, बैदिकप्रसिद्धीयमर्थी न युक्ता ।।४३॥

Tole or it

सबीधनी आदी कर्मणां त्र विघ्यं प्रामाण्यं | लौकिकः, तत्र वेदे परम्परया शब्दार्थनिधरिप्य-भिप्रायः सन्दिग्धः, न च सन्दिग्धप्रमाराको न काः प्रत्यक्षादिसमधिगम्या वैदिकास्तु वेदैकसमधि- वा तथात्वं दोषः, वेदस्त्वीदवरः स्वात्मानं वदति, तत्राभिप्रायसन्देहात स्वभान्त्या प्रतीतेर्थे वेदताह-समानशब्देषु सन्देहः, तत्रापि दध्यादिवद् भेद एव, पर्यनादिनः परस्परमतानूसन्धानेन न मुग्धा प्रकृते तू कर्नाकमंत्रिकमंति विहितं निषिद्धं भवन्ति, तस्मीक् वेदनिर्धारार्थे न कल्पना

व्याख्या—ग्राविहोंत्र पहले त्रिविध कर्म ग्रीर उनके प्रमारा वे समभाते हैं कि लौकिक ग्रीर वैदिक विषय दोनों भिन्न हैं, कारण कि, लोकिक विषय प्रत्यक्ष ग्रांदि से पूर्णरीति से समका जाता है, किन्तु वैदिक विषय केवल बेद से ही जाना जाता है। धर्म, देवता स्वरूप, तथा कर्म इनका मूल वेद हैं तो भी वे प्रत्यक्षादि के बाधक नहीं है, समान शब्दों में सन्देह है ज़से ब्रीहिपुरोडाश इत्यादि TI, TITE समान शब्दों में दध्यादिवत् भेद ही है।

१ इन योगेश्वर को कर्म रूप यज्ञों के स्वरूप का प्रत्यक्ष दर्शन हुआ है ग्रत: यह उत्तर दे सकते हैं।

१ - प्रकाश-प्रकाशकार इसको स्पष्ट करते हैं कि 'इस्झ्स दुन्न- जिनिष इन्द्रियं वीर्यम्' (ते.सं. २.४-३-४) अर्थ-वृत्र के बध की इच्छा वाले इन्द्र का जो इन्द्रिय वीर्य वह दिख है, यों इस अनुवाद में सिद्ध है, डसी ते. सं. में 'अपन्यत् पूरोडाश' कूर्मभूती ऋषिगेण ने उस पूरोडाश को कूर्मकपवत् देखा, में कूर्मरूप लोकसिद्ध नहीं है, किन्तु बेद सिद्ध है एवं यजादि पदार्थ लोक से भिन्न है। कि कि कि

प्रकृत प्रसङ्ग में शास्त्रों में जिन कर्मों के करने की ग्राज्ञा है वे 'कर्म' कहे जाते हैं, जिन कर्मों के करने की ग्राज्ञा है परन्तु वे न किए जाँए तो वे ग्रकर्म, एवं जिन कर्मों के करने का निषेध नहीं है वे कर्म भी ग्रकर्म हैं।

'विकर्म' वह है जिस कर्म के करने का वेद ने निषेध किया है, इन तीनों पदों का अर्थ लौकिक न होने से लौकिक की तरह समभ में नहीं स्राता है। इनका अर्थ केवल वेद से ही समभा जाता है, वेद का अर्थ परम्परा भे निर्णय करने में आता है, तो भी, उस अर्थ में सन्देह रह ही जाता है, कारएा कि 'तेषां प्रकृतिवैचित्र्यात् श्रुत्यर्थो बहुधोदितः' पिता ग्रौर पुत्र की प्रकृति भिन्न भिन्न होने से पुत्र ने ग्रर्थ ग्रन्य प्रकार से किया, ग्रतः वेदार्थ बहु प्रकार से हुग्रा है। ग्राचार्य श्री "निबन्ध" के सर्व निर्णय प्रकरण में ग्राज्ञा करते हैं कि ग्रर्थ भिन्न हो जाने से 'वेद' का प्रमाण संदिग्ध नहीं माना जाता है वेद संदिग्ध विषय वाला है ग्रतः प्रमागा नहीं, यों भी नहीं कहा जा सकता है। तात्पर्य, वेद निर्दोष एवं ग्रसंदिग्ध ही है। वेद को ईश्वर के सिवाय ग्रन्य कोई नहीं जान सकता है। वेद का रहस्य म्रतिगूढ़ एवं म्रगाध होने से, उसके मर्थ करने वाले पृथक् पृथक् मर्थ करें जिससे संदिग्धता भासे (दिखाई दे), इसमें किसी प्रकार ग्राश्चर्य नहीं है। इससे वेद सदोष वा ग्रप्रमाण नहीं कहा जा सकता है। वेद साक्षात् ईश्वर रूप होने से अपना ही स्वरूप वर्णन करता है। भागवत में शब्द ब्रह्म (वेद) की गति भगवान् ने ही कही है वेद का वास्तविक ग्रभिप्राय क्या है ? उसको न जानकर अपनी भ्रान्ति से जो कर्म उनकी प्रतीति में आता है उस ही अर्थ में वेद तात्पर्य का वाद करने वाले अपने-अपने मत के अनुसन्धान से मुग्ध हो जाते हैं, इसी मुग्धता के कारण वे वादी वेद का ग्राशय केवल कर्म के करने में ही है, उनका फल स्वर्गीदि लोक हो है, यों कल्पना द्वारा सिद्ध करते हैं ग्रतः वेद के तात्पर्य निर्णय करने में कल्पना करना उचित नहीं है ॥४३॥

भ्राभास—तत्र स्वमतेनाभिप्रायं वर्ग्यति परोक्षोति,

ग्राभासार्थ—ग्राविहोंत्र, ग्रपने मतानुकूल ग्रभिप्राय का वर्गन 'परोक्षवादो' इलोक से करते हैं।

श्लोक-परोक्षवादो वेदोयं बालानामनुशासनम् । कर्ममोक्षाय कर्माणि विधत्ते ह्यगदं यथा ॥४४॥

श्लोकार्थ—यह वेद परोक्षवादी है, वेद बालों (ग्रज्ञानी जीवों) का मोक्षार्थ ग्रनुशासन करता है, जैसे रोग नाश के लिये ग्रौषिध दी जाती है, वैसे ही कर्म-बन्धन से छूट कर मोक्ष प्राप्ति के लिये ही वेद कर्म करने की ग्राज्ञा देता है ॥४४॥

१ पितापुत्र की परम्परा से अर्थात् पिता से पुत्र ने वैदिक शब्दों का अर्थ जैसा सुना वैसा प्रकट किया।

सुबोधिनी—प्रयं कर्मप्रतिपादको वेदः फलांशे परोक्षवादः कर्माभावसः म्याद् वदित फलभोग-दशायां कर्माभावात्, अन्यथा फलांशे लौकिकं स्यात्, वस्तुतस्त्वलौकिका एव पश्वादयोपीत्य-दोवाम, बालानुशासनपरत्वे तु तुल्यता लौकिक-स्येष्टत्वात्, मोक्षश्च फलानां मुख्यः, "अष्टवर्षं वाह्म गुपनयोत" 'तमध्यापयीते" ति बालानुशासनत्वं, फलविचारे क्रियमाणे नालौकिकत्वेन

समाधानं किन्तु सुखदुःखाभावाभ्यां, तथा च ब्रह्मात्मसुखस्य फलत्वे ''सर्वेहोपरतिस्तनु'' रितन्यायेन स्वाभाविककर्मणां निवृत्तिस्पेक्षिता, ग्रन्यथा वेदस्य वैयर्थ्यापत्तेः, यथा रोगाधिकारे प्रवृत्त ग्रायुर्वेदस्तथा संसाराधिकारे वेदः, ग्रतो वैदिककर्मणा स्वाभाविककर्माणि निवर्तन्त इति सिद्धम्॥४४॥

द्याध्या—यह वेद जो कर्म का प्रतिपादक है वह फलांश में परोक्षवाद (ही) है, अयों कि जब जीव मोक्षफल भोगता है, तब उस समय कर्म का ग्रभाव ही होता है ग्रर्थात्—उस दशा में कर्म रहता ही नहीं है। यदि उस दशा में भी कर्म रहे तो फलाँश में भी लौकिक हो जावे। वास्तव में यज्ञ की समस्त सामग्री पशु ग्रादि भी ग्रलौकिक ही हैं।

बालक को जैसे लौकिक पदार्थ प्रिय हैं, वैसे ही अज्ञानी जीवों को लौकिक प्रिय है। अतः उनको वहाँ से हटाने के लिये पहले लौकिक सुखों का लोभ देकर अन्त में मोक्ष प्राप्ति कराने के लिये ही कमें का विधान है, न कि, लौकिक स्वर्गादि, लोगों के लिये कमें का विधान है। फलों में मुख्य फल 'मोक्ष' है। वेद सबसे वलवन्तर प्रमाण इसलिये है कि जिसको कोई भी प्रमाण नहीं समभा (बता) सके उस अर्थ को वेद ही बता सकते हैं।

वेद के अनुष्ठान करने में बालक के समान अज्ञानी जीवों की अभिरुचि होवे, और श्रद्धापूर्वक वे कर्म करें, इस प्रकार वेद के लौकिक अनुशासन होने में सर्ववादी सम्मत है।

ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि वेद बालानुशासन परत्व है, इसमें हम भी सम्मत हैं। जब ग्राप इस में सम्मत हो तो स्वर्गादि, पशु, पुत्रादि लौकिक फलों को क्यों नहीं मानते हो ? इस शङ्का का उत्तर देते हैं कि सर्वफलों में मुख्य फल मोक्ष ही है, 'ग्रष्टवर्ष बाह्मणमुपनयीत' 'तमध्यापयीत' इत्यादि वचनों से वेद बालकों पर ग्रनुशासन करते हैं, ग्रर्थात् उनको सहज कर्मों से हटाकर वैदिक कर्म में हिच कराके ग्रन्त में सुख प्राप्ति ग्रौर दू:खाभाव से फल विचार का समाधान कर ब्रह्मात्मसुख (मोक्ष) ही फल है, लौकिक सर्व पदार्थों से उपरित (निवृत्ति) होने से स्वाभाविक कर्मों की निवृत्ति ही ग्रेपेक्षित है, ग्रन्थथा वेद की व्यर्थता की ग्रापित्त होगी, ग्रर्थात् वेद व्यर्थ हैं — जैसे रोगाधिकार में (रोग कैसे निवृत्त हो) इस विषय में ग्रायुर्वेद शास्त्र प्रवृत्त हुग्रा है, वैसे ही 'संसाराधिकार में' (संसार से छुड़ाने के विषय में) वेद प्रवृत्त हुग्रा है, ग्रतः वैदिक कर्म करने से स्वाभाविक लौकिक कर्मों की निवृत्ति होती है, यह सिद्ध हुग्रा है।।४४।।

#### ग्रामास--ग्रकरगो बाधकमाह नेति

ग्राभासार्थ—कर्म के त्याग से विपरीत फल मिलता है अर्थात् कर्म न करना यह मुक्ति में बाधक है, इस विषय को 'नाचरेद' इस ब्लोक में कहते हैं।

## श्लोक—नाचरेद् यस्तु वेदोक्तं स्वयमज्ञोजितेन्द्रियः । विकर्मणा ह्यधर्मेण मृत्योर्मृत्युमुपैति सः ॥४४॥

श्लोकार्थ—पूर्ण ज्ञानी दशा के ग्रभाव में, इन्द्रियों पर जय न पाने की ग्रवस्था में होते हुए भी जो, ग्रज्ञ, ग्रौर ग्रजितेन्द्रिय मनुष्य ग्रपने को ज्ञानी तथा योगी समक्ष वेदोक्त कर्म का त्याग करता है, वह मृत्यु से मृत्यु पाता है, ग्रर्थात् वेदोक्त कर्म के त्याग से वेदाज्ञा न मानने का दोषी बनता है जिससे नरक यातना रूप मृत्यु को प्राप्त कर तदनन्तर फिर मृत्यु को प्राप्त करता है।।४५॥

मुबोधिनी— 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात कुरुते जुँन'' "चित्तवृत्तिनिरोधो योग''श्र्व, उभयाभावे वेदोक्तकर्माभावे च मृत्वा ''पुन'' मुंत्यु "मापद्यन्ते" "ग्रर्द्य मानाः स्वकर्मभि"रितिन्या-येनानिष्टफलं स्यात्, स्वाभाविककर्मण कथं

पारलौकिकानिष्टफलत्वं ? तत्राह विकर्मणा ह्यधर्मेणेति, ग्राज्ञोल्ल ङ्घनमधिकोयं पोषः, ग्रधिकारिणाः सर्वथा ग्रधमेहेतुः, स्वाभाविककर्मणां तु मृत्युप्राप्त्यनन्तरं जन्म, ग्रत्र तु यातना भुक्त्वा पुनर्भरणमितिविशेषः ।।४५॥

व्याख्या—वेद में कहे हुए कर्म न करने से जो बाधा होती है सो कहते हैं—जो मनुष्य वेदोक्त कर्म का आचरण नहीं करता है वह विकर्मी होने से मृत्यु की भी मृत्यु को पाता है। यदि वेद, कर्म से मुक्त कराने के लिये कर्म करने की आज्ञा देता है, तो जैसे "न हिंस्यात् सर्वभूतानि" सर्व प्रकार के भूतों (प्राणियों) की हिंसा न करनी, यह आज्ञा दी है, वैसे कर्म न करने की आज्ञा क्यों नहीं दी है ?

इस शङ्का के निवारगार्थ कहते हैं कि, जैसे ग्रायुर्वेद शास्त्र, रोगी को रोगनिवारगा के लिये ग्रीषिध के साथ खानपानादि में पथ्य (परहेज) भी बताता है, केवल पथ्य से रोग निवृत्ति नहीं होती हैं; ग्रीषिध लेना भी ग्रावश्य है, वैसे ही संसार रूप रोग से मुक्त होने के लिये वैदिक कर्म कर्त्तव्य रूप ग्रीषिध लेना ग्रावश्यक है; साथ में फलत्यागरूप पथ्य करने की वेदाज्ञा है इस प्रकार की ग्राज्ञा यदि नहीं मानी जाती है तो वह मृत्यु से भी मृत्यु को प्राप्त होता है। ज्ञानाग्नि सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरूतेऽर्जु न'' 'चित्तवृत्ति निरोधो योग:'व।

इन प्रमाणों के अनुसार मनुष्य को प्रथम ज्ञान प्राप्त करना चाहिये तथा योग द्वारा इन्द्रियों को बश में करना चाहिये, इन दोनों को जब तक सिद्ध नहीं किया है श्रीर वेदोक्त कर्म को त्याग कर देता है, वह मनुष्य मृत्यु को प्राप्त कर फिर मृत्यु को पाता है।

१ हे भ्रजुंन ! ज्ञानरूप ग्रग्नि सर्वे कर्मी को भस्म करती है। - गीता

२—चित्त की वृत्तियों को ग्रपने वश में कर लेना योग है। —योग शास्त्र

तात्पर्य यह है कि जो मनुष्य केवल लौकिक कमें आसक्ति से करता है वह मृत्यु को प्राप्त होता है अर्थान् फिर जन्म लेने से मृत्यु को प्राप्त करता है, किन्तु जो मनुष्य वदोक्त कर्म का त्याग करता है, एवं विकर्मी बनता है, वह यम यातनारूप मृत्यु को प्राप्त कर फिर मृत्यु को पाता है।।४५।।

### क्लोक—वेदोक्तमेव कुर्वाएगे निःसङ्गोपितमीश्वरे । नैष्कम्या लभते सिद्धि रोचनार्था फलश्रुतिः ॥४६॥

श्लोकार्थ--जो मनुष्य निःसङ्ग होकर ग्रर्थात् फल की इच्छाग्रों का त्याग कर केवल वेद में कहा हुग्रा कर्म ईश्वरार्पण बुद्धि से करता है, वह नैष्कम्यं सिद्धि को प्राप्त करता है ग्रौर वह सगभता है कि वेद में कर्म करने से विविध फलों की प्राप्ति लिखी है वह केवल कर्म में रुचि प्राप्त्यर्थ लिखी है। '४६॥

मुबोधिनी—ननु वेदोक्तकर्मकरणेपि न निस्तारः स्वाभाविकानामपि विद्यमानत्वादौषध-पथ्यवत् सङ्गदोषाश्चान्ये तथा करणे दोषाः फलवाक्यानि च बाधकानि श्रुतिलिङ्गयोहि श्रुतिबंलीयसी, समुच्चयो वा फलयोः, तथा च बहुबाधकानां विद्यमानत्वाद् व्यर्थः प्रयास इति चेत् तत्राह वेदोक्तेति, वैदिको भूत्वा कर्मकरणे वैदिकमेव कूर्याद् यजनयाजनादिभिः, श्रकरणा- कालेषु निःसङ्गः, उपक्रमविरोधान् न मानसः, 
प्रितितमेव करोतीति न साधनवैगुण्यं, वेदाभिप्रेतार्थकरणात् सिद्धि प्राप्नोति, तथाष्यभिप्रेतानां
फलानां कथमभावः ? तत्राह रोचनार्थं रुच्युत्—
पादनार्थं बहूनि फलानि वेदे बोधितानि न तु
तत्र तात्पर्यं, कर्तुः फलाभिसन्धानाभावे न
भविष्यतीतिभावः ॥४६॥

व्याख्या—वेद में कहे हुए कर्म करने से निस्तार (संसार से छुटकारा) न होगा, कारण कि जैसे श्रीषध लेने के समय पथ्यादि का कं कट है वैसे वेदोक्त कर्म करने के समय सहज कर्म करने का कं कट बाधक होता है, एवं ग्रन्थ भी सङ्गादि दोष प्राप्त होते हैं जैसे कि ग्रन्थत्व (ग्रन्थापन) ग्रादि इन्द्रिय दोष, (ग्रसमर्थ इन्द्रियों) का दोष ग्रश्च ज्ञान तथा फल, बाक्य भी लक्ष्य से गिराने में सहायक होते हैं, तथा श्रु ति ग्रीर लिङ्ग में परस्पर विरोध दृष्टिगोचर होते तो न्यायानुसार प्रत्यक्ष श्रु ति बलवती है, ग्रर्थात्—मनुष्य जो कर्म करता है वह इसलिये करता है कि कर्म से मुक्ति हो, यदि यों है तो तदर्थ 'कर्ममोक्षार्थ कर्म कुर्यात्'—ऐसी श्रु ति वा लिङ्ग मानना पड़ेगा, जिसके लिये इस प्रकार की 'कर्ममोक्षार्थ कर्म' श्रु ति की कल्पना रचना करनी पड़ेगी, तो वह कल्पना—दोष साधारण नहीं है, जिसको सहन किया जाए। जबिक लिङ्ग से प्रत्यक्ष श्रु ति बलवती है, यदि श्रु ति का ग्रानर्थक्यता दृष्टिगोचर हो तो समक्षना चाहिये कि प्रमाणों में कोई बलवान है कोई निर्वल है, यों मानने से प्रत्यक्ष श्रु ति बलवती है, यह दोष भी मिटता जायगा। यदि कहो कि दोनों फलों का समुच्चय करने से ग्रानर्थक्य दोष न रहेगा, तो हमारा (पूर्ववर्ती) का कहना है कि कर्म मोक्षार्थ कर्म करने चाहिये, यह सिद्धान्त ही व्यर्थ है क्योंकि इस सिद्धान्त में बहुत बाधाएँ श्राती हैं। इस पर मूल क्लोक में स्पष्टता को गई है कि नि:सङ्ग हो। (फलेच्छात्यागकर) ईश्वरा—पंग् बुद्धि से बेदोक्त कर्म करने से स्वतः नैष्कर्म सिद्धि प्राप्त हो जाती है, क्योंकि वैदिक होकर ही

कर्म करने में यजनयाजनादि वैदिक कर्म ही करने पड़ते हैं. जिनके करने में त्याग ही है, जिस समय यज्ञादि वैदिक कर्म से समय मिले तो उस समय ग्रसङ्ग होकर रहे, मानस भी न करे, वयोंकि उनके करने में उपक्रम का विरोध होगा, ग्रतः उस समय निःसङ्ग हो सहज कर्म भी करें तो संसर्ग दोष न होगा, कारण कि, जो कुछ करता है वह ईश्वरार्पण बुद्धि से ही करता है, जिससे साधनों में वैगुण्य नहीं होता है बल्कि वेद के अभिप्रेत (इष्ट), अर्थ (कर्म) को करने से सिद्धि को प्राप्त करता है, तो भी ग्रभिप्रेत फलों का ग्रभाव कैसे होगा ? वे तो मिलेंगे ही, इसके उत्तर में कहते हैं कि वह कर्म कर्ता, स्थिर बुद्धि से समभता है कि यह जो कर्म करने से फल प्राप्ति कही है, वह वेवल इस-लिये है कि कमें करने में हमारी रुचि हो, इसके सिवाय अन्य कोई, तास्पर्य नहीं है। कत्ती, कर्म के फलों का अभिसन्धान ही न करेगा तो फलों की प्राप्ति स्वतः नहीं हागी, इस प्रकार वेदाज्ञानुसार स्वकत्तंव्य वेदोक्त कर्म फलाभिसन्धि रहित हो, ईश्वरार्पण बुद्धि से जो मनुष्य करता है, वह कर्म बन्धन में नहीं पड़ता है, किन्तु नैष्कर्म्य सिद्धि को सुख पूर्वक प्राप्त करता है।।४६॥

व्लोक--य त्राशु हृदयग्रन्थि निजिहीर्षुः परात्मनः । विधिनोपचरेद् देवं तन्त्रोक्तेन च केश्वम् ॥४७॥

इलोकार्थ--जिसको शीघ्र हृदय प्रनिश्च की तोडकर मुक्ति प्राप्ति की इच्छा है उसको विधि पूर्वक परमात्मा केशवदेव की वैष्णवतन्त्रानुसार सेवा करनी चाहिये ।।४७॥

1 45 700 15 1 सुगमसर्वजनीनतान्त्रिककर्मनिर्धारमाह य इति, साङ्ख्यादयः सिद्धांताः प्रवृत्ताः, तत्रापि शोघ्रहृदय- पुष्टिमार्गस्थितस्वात्-केशवमेव भजेत् ॥४७॥ ग्रन्थिविभेदकी वैद्यावः, परात्मनो विभिना हुन । हाउमी उहार पराहन

सुबोधिनी-एवं वैदिककर्मयोगनिर्धारमुक्तवा | विभूल्यादिभजनप्रकारेगा, केवलपुष्टिमार्गेगेत्यर्थः, तत्राशको तन्त्रोक्तप्रकारेशापि लौकिकस्यानर्थस्य लौकिकरेव निवृत्तियुं क्तेति भजेत्, ग्रथ-वा समुच्चयो मर्यादया, उभयशापि

क्यांच्या इस प्रकार वैदिक कर्म योग का निर्धार कह कर अब सरल सर्वजनीन वैष्णाव कर्तांक्य का निर्धार कहते हैं

लौकिक ग्रनर्थ को नाश करने के लिये उपाय भी लौकिक सम होने चाहिये, वयोंकि उन(लौकिक उपायों) से ही इन(लौकिक) अनथों की निवृत्ति होना उचित है। वे लौकिक उपाय ४ हैं-(१) साइ-स्यप्रोक्त (२) योगप्रोक्त, (३) पाशुपत (शैवत्व) प्रोक्त और (४) वैष्णव प्रोक्त । इन चार सिद्धान्ती में भी शीघ्र हृदय ग्रन्थि को खोलनेवाला बैंडगाव है। परमात्मा की सेवा विधिपूर्वक करनी चाहिये, न कि जैसे विभूतिरूप देवों का भजन पूजन किया जाता है, अर्थात् केवल पुष्टिमार्गीय प्रणाली के अनुसार ही सेवा करने से शीघ्र प्रनिथ का विभेदन होता है, यदि यों करने में प्रशक्त है तो तत्त्रोक्त प्रकार से भी कृष्ण का ही भजन कड़े, अथवा मर्यादापूर्वक मिलीजुली रीति से करे- दोनों प्रकार से ग्रर्थात् शक्ति एवं इच्छानुसार करे - किन्तु पुष्टिमार्ग (ग्रनुग्रहमार्ग) में स्थित होकर श्री कृष्ण की ही सेवा करे।।४७॥

श्लोक--लब्धानुग्रह ग्राचार्यात् तेन सन्दिशतागमः। महापुरुषयमभ्यचेन् मूर्त्याभिमतयात्मनः ॥४८॥

श्लोकार्थ—वह मनुष्य प्रथम ग्राचार्य श्री का ग्रनुग्रह प्राप्त करता है, ग्रथित ग्राचार्य श्री से भक्तिमार्ग की दीक्षा लेकर भक्तिमार्ग का ग्रधिकारी हो जाता है, उन्होंने (ग्राचार्य चरणों ने) जो भक्ति मार्ग के सेवादि प्रकार का ग्रागम बताया है, श्रिशीत् सेवादि करने की विधि बताई है, तदनुकूल वह ग्रपने ग्रभिमत स्वरूप (मूर्ति) द्वारा भगवान् श्री कृष्ण की सेवा करे ॥४८॥

मुबोधिनी मार्गान्तरिवरोधाभावं वदन् भजनप्रकारमाह लब्धेति, दीक्षायामन्याधिकारो निवर्तते, अनुप्रहस्य प्राप्तत्वान् न देवताविरोधः, उपनयनादिकर्ताचार्यस्तदनुप्रहान् न वेदविरोधः, अन्येनावरुद्धेनान्यस्य विकर्मत्वं, स्वयं करणे हि सर्वत्र दोषः, श्राचार्या भगवन्मार्गस्था वा, उद्देश्ये फले न कर्मणामुपयोगः कर्तृ संस्कारस्त्वन्यथापि भविष्यति, श्राहिवनिवचनान् न परलोकबाधकःवं, श्रहङ्कारग्रन्थिनिवृत्तौ मुक्तिरिति सर्वमतसाधारणं फलं, श्राचार्येणाप्यागम एव पञ्चरात्रादिः प्रदर्श्यते, महापुरुषः श्रीकृष्णः, ग्रीभमतया मूर्त्या प्रकारसहस्रमध्ये नवनीतचौर्यादिरूपेषु स्त्रभावो नियामकः।।४८।।

क्यां स्था जिस भगवं द्रजन करने से वेद का विरोध नहीं होता है, भजन का वह प्रकार कहते हैं— वह भजनकर्ता ग्राचार्य श्री से भिक्तमार्ग-की दीक्षा लेता है, जिससे ग्रन्थमार्ग (वैदिक कर्म करने) का ग्राधिकार उसका स्वतः निवृत्त हो जाता है, ग्रतः वैदिक मार्ग बाधक नहीं होता है; क्योंकि उसने ग्राचार्य श्री का ग्रनुग्रह प्राप्त कर भिक्तमार्ग की दीक्षा ले ली है जिससे भगवान् भी जब उसके ग्रनुग्रह जाते हैं, तब देवता भी विरोध नहीं कर सकते हैं। उपनयन करने वाले ग्राचार्य के ग्रनुग्रह से वेद विरोध भी नहीं है ग्रीर दीक्षित हो जाने से भगवत्सेवादि को वेद विरुद्ध विकर्मत्व भी नहीं होता है। यदि ग्राचार्य श्री द्वारा भिक्तमार्ग की दीक्षा न लेकर स्वतः मनमानी वृत्ति से सेवादि की जावे तो सर्वत्र दोष है, भगवत्मार्गस्थ परमभगवदीय तथा श्रीमदाचार्य चरणों का ग्रनुग्रह प्राप्त कर भिक्तमार्गानुसरण करते हुए भगवत्सेवादि करने वाले को सम्य पर वैदिक कर्म न करने से किसी प्रकार वेद विरोधादि दोष भी नहीं लगते हैं, कारण कि भगवद भजन करने वाला ग्राधादि किसी की कामना वाला नहीं होता है, वह निष्काम एवं निरपेक्ष होता है जिससे उसके लिये दोष की संभावना मात्र भी नहीं है, दोष उनको लगता है जो सकाम है, ग्रीर दीक्षित नहीं है कर्त्ता का संस्कार केवल कर्ममार्ग द्वारा नहीं होता है, किन्तु ग्रन्थभा भी होते हैं। कर्म न करने से परलोक बाधक होगा, यह शङ्का भी 'ग्राशु' पर कहकरे

१--उपनयनादि वैदिक संस्कार कर लिये हैं, झत: उस झाचार्य का भी अनुग्रह ही है।

निवारण करदी है, अर्थात् दीक्षित हो, श्री कृष्ण की सेवा करने से हृदयग्रन्थ शीझ खुल जाती है जिससे वह विना किसी रकावट के शीझ ही मुक्त हो जाता है, यह सर्वमत साधारण फल है, ग्राचार्य चरण भी ग्रागम ही बताते हैं, ग्रायांत् पञ्चरात्रादि सात्त्विक शास्त्र का उपदेश देते हैं। 'महापुरुष' शब्द से यहां 'श्रीकृष्ण' कहे हैं, 'ग्रिभमतया मूर्त्या' पद से यह सूचित किया है कि मूर्तियों के ग्रनेक प्रकारों में से भक्तजन का माखन चोर ग्रादि स्वरूप में ही प्रेम होता है इस विषय में स्वभाव ही नियामक है।।४८।।

क्लोक - शुचिः सम्मुख ग्रासीनः प्राणसंयमनादिभिः। विण्डं विशोध्य सन्यासः कृतरक्षोर्चयेद् धरिम्।।४६॥

श्लोकार्थ--प्रथम शौचादि के अनन्तर स्नानादि से पवित्र होकर, एवं प्राणाया-मादि से शरीर को शुद्ध कर न्यासपूर्वक रक्षा कर तथा देवता का आहवाह न कर भगवान के सम्मुख बैठ हरि का पूजन करे ॥४६॥

सुवोधिनी-पूर्वोक्तदोषाभावाय कर्तृ शुद्धिमाह न्यासेन देवतावाहनं, रक्षायां बाधकनिवृत्तिः, शुिबिरिति, शौवं स्मातं, सम्मुख ग्रासीनः प्रति हिंर न प्रतिमाम् ॥४६॥ मायाः, ग्रादिशब्देन भूतशुद्धिप्रकारा उक्ताः,

द्याख्या—पूर्वोक्त कर्ता के संस्कार के दोषों का नाश हो तदर्थ इस क्लोक में शौचादि द्वारा कर्त्ताकी शुद्धि का प्रकार बताते हैं।

प्रथम पिवत्र होने का प्रकार स्मृति शास्त्रों में कहा है, ग्रतः वह स्मार्तधर्म कहा जाता है, जैसे कि प्रातः ब्राह्ममूहर्त्त में उठना भगवत्स्मरणादि के ग्रनन्तर शौवादि से निवृत्त हो दन्तधावन कर स्नानादि से शरीर की बाह्य (बाहर की) शुद्धि करनी, तथा तिलक धारण करना, चरणामृत लेना, तुलसी माला पहनना ग्रादि भगवत्सम्बन्धी कृत्य कर पश्चात् भगवान् की मूर्ति के सामने बैठना ग्रादि शब्द से भूत शुद्धि के प्रकार कहे हैं, वह शुद्धि भगवत्सम्बन्ध द्वारा हो जाती है न्यास-विधि द्वारा देवता का ग्राह्माहन करना, मन्त्र द्वारा दिग्बन्ध करने से बाधकों को निवृत्ति होती है इत्यादि करने के बाद हिर की सेवा करें, न कि प्रतिमा (मूर्ति) की, यो कहने का भावार्थ यह है कि मूर्ति को पाषास्मादि की प्रतिमा न समभ, मेरे उद्धारार्थ हिर ही यहां प्रादर्भंत हुए हैं, ग्रतैः यह भगवत्स्वरूप है, ऐसी इद निश्चयात्मक बुद्धि से हिर की सेवा करें।।४६॥

क्लोक—ग्रचीदौ हृदये चापि यथालब्धोपचारकैः।

द्रव्यक्षित्यात्मिलङ्गानि निष्पाद्य प्रोक्ष्य चासनम् ॥ ५० ॥

इलोकार्थ--इस क्लोक में द्रव्यादि की शुद्धि का प्रकार इसिलये बताते हैं कि भगवत्पूजा के समय मध्य में विक्षेप न हो अथ च अश्रद्धा न हो, अतः प्रथम पदार्थों की शुद्धि करनी चाहिये।

भगवद्भक्त को चाहिये कि बाहर विराजमान प्रतिमा की (भगवत्स्वरूप) तथा हु बयस्थ भगवान की पूजार्थ समय पर जो भी सामग्री प्राप्त हो उनको शुद्ध करे, एवं ग्रासन का भी प्रोक्षण करे, पुनः उनसे भगवदर्चनादि करे ॥५०॥

सुबोधिनी—ग्रत एवाधिकरणस्यान्यवस्थां स्पष्टम् ।।५०॥ वदन् मध्ये व्युत्थानाभावायाहाचेति,

व्याख्या—प्रतिमादि की ग्रव्यवस्था होने से सेवा में मध्य में विक्षेप न हो, श्रद्धा का ग्रभाव न हो, तदर्थ, प्रतिमा सामग्री ग्रादि की प्रथम इस क्लोक द्वारा शुद्धि कही है, विशेष स्पष्ट है ॥५०॥

श्लोक-पाद्यादीनुपकल्प्याथ सन्निधाप्य समाहितः। हृदयादिकृतन्यासी मूलमन्त्रेग चार्चयेत्।। ५१॥

श्लोकार्थ—एकाग्रचित्त हो हृदय में भगवान का ध्यान करता हुग्रा न्यास पूर्वक उस पाद्य ग्रादि (पैर धोने के लिए जलादि) सामग्री से भगवान का ग्रर्चन (पूजन) करे। ५१।।

मुबोधिनी ग्रन्तरङ्गप्रकारमाह पाद्येति सिन्निधानं कृत्वा, ततः सावधानः ततो हृदयाग्रादिशब्देनार्ध्याचमनीयादि, ग्रथ भिन्नप्रक्रमेण विकृतन्यासः स्वस्मिन् ध्यानेन मूलमन्त्रोण विधानेन प्रवृत्तः, सिन्निधापनादि मुद्रया देवता- चार्चयेत् ॥५१॥

व्याख्या—अनन्तर पाद्य, अर्घ्य और आचमनीय आदि सामग्री शुद्ध पात्रों में घर, वे पात्र प्रतिमा (भगवत्स्वरूप) के समीप स्थापित करना, फिर सावधान हो के 'हृदयाय नमः' 'शिर सें स्वाहा' आदि मन्त्रों द्वारा हृदयादि का न्यासकर, घ्यानपूर्वक भगवान को हृदय में वा मूर्त्ति में पथरा कर (प्रकटकर) अष्टाक्षर आदि मूलमन्त्र से हिर का पूजन करना ॥ १॥

श्लोक—साङ्गोपाङ्गां सपार्षदां तां तां मूत्ति स्वमन्त्रतः ॥ १२॥ पाद्याध्याचमनीयाद्यैः स्नानवासोविभूषर्गः ।

# गंधमाल्याक्षतस्रिग्मिर्ध् पदीपोपहारकैः । साङ्गं सम्पूज्य विधिवत् स्तवैः स्तुत्वा नमेद् धरिम् ॥५३३॥

श्लोकार्थ -जिस मूर्ति में सम्पूर्ण ग्रङ्ग विराजमान हों, तथा उपाङ्ग (सुदर्शनादि) एवं पार्षद भी हों ऐसी भगवान् की मूर्ति (स्वरूप) का ग्रपने-ग्रपने मन्त्रों से पूजन करें ॥४२॥

ऐसे स्वरूप को जो ग्रानन्दमात्र श्री ग्रङ्ग से विराज रहे हैं, उनको पाद्य, ग्रध्यं ग्रीर ग्राचमनीय स्नान वस्त्र एवं ग्राभूषण, चन्दन, पुष्प, ग्रक्षत ग्रीर माला ग्रादि से सवं क्रिया पूर्णतः कर पश्चात् तिलक करे, ग्रनन्तर धूप दीप तथा सामग्री समर्पण करे, यों करने के बाद स्तोत्रों से स्तुति कर प्रणाम करना चाहिये ॥५३३॥

मुबोधिनी—साङ्गेति, ग्रङ्गति चरणादिनि, उपाङ्गानि चक्रादीनि, पार्षदाः मुनन्दादयः, एवं साङ्गोपाङ्गां सपार्षदां 'हृदये' पूजयेदिति पूर्वेण सम्बन्धः, तामित्याद्युत्तरपादद्वयमधंमाह साङ्गोति, तां पूर्वोक्तप्रकारेण हृदयपूजितां मूर्तिकृपां बाह्यां कृत्वा नमेदितिसम्बन्धः, कथमेवमत ग्राह स्वमन्त्रतः, ग्रान्तरस्य बाह्यत्वं मन्त्रवशाद् भवति

मन्त्रतस्तां मूर्त्तिमित्युद्देश्यविधेयभावः ।।५२।। पूजाक्रममाह पाद्येतिसार्धेन, ग्रादिशब्देन मधु-पर्काम्यङ्गाद्यैः, ग्रक्षता माला कुङ्कुमाक्षता वा, नमनं क्रियासमाप्तिसूचकं, स्तोत्रनमने न पूजायां प्रविश्वत इति क्त्वाप्रयोगः, त्रयं भिन्नमिति वा ।।५३३।।

व्याख्या—ग्रङ्ग, उपाङ्ग ग्रौर पार्षद सहित भगवान के स्वरूप का प्रथम हृदय में भावद्रव्यों से पूजन करना ग्रनन्तर हृदय पूजित स्वरूप को बाहर मन्त्र द्वारा मूर्ति में प्रकट हुग्रा समक्त नमन करना चाहिये ॥५२॥

इस क्लोक से बाह्य (बाहर का) पूजा का क्रम कहते हैं पाद्यादि से मधुपर्क अभ्यङ्ग आदि समभते, अर्थात् इन पदार्थों से जो क्रिया होती है वह सर्व पूजा की क्रिया करनी चाहिये, चावल, और माला अर्पण करनी, चाहिये अथवा रंगे हुवे चावल अर्पण करने पश्चात् प्रणाम करना, यह प्रणाम पूजा की समाप्ति का सूचक है। स्तोत्र उद स्तुतिकरना और नमन पूजा से संबन्ध नहीं रखते हैं, इसलिये 'त्वा' प्रत्यय दिया है, अथवा स्तुति, पूजा और नमन तीनों पृथक् हैं।।४३ई।।

श्लोक—ग्रात्मानं तन्मयं ध्यायन् मूर्त्तं सम्पूजयेद् धरेः । शेषामादाय शिरसि स्वधाम्न्युद्वास्य सत्कृतम् ॥५४३॥

क्लोकार्थ—ग्रपनी ग्रात्मा को भगवन्मय समक्ते ग्रथवा उनसे (भगवान से) व्याप्त जाने, ऐसी भावनाकर हिर के मूर्ति (स्वरूप) का ध्यान करते हुए हिर का सम्यक् प्रकार से प्रेमपूर्वक पूजन करे, भगवत्प्रसादी माला को शिर पर धर के पूजित उस

भगवत्स्वरूप को पोढा के फिर शयन मन्दिर में शय्या पर शयनार्थ स्वशक्तियों में लीला करे इस-भावना से विराजमान करे ॥५४२॥

कर्तव्येति कर्त् नियममाहात्मानमिति, स्वस्वरूपं सत्कृतमात्मानं तन्मयं ध्यायन्निति सम्बन्धः, भगवद्रपं भावयन भगवता व्याप्तं वा, मृतौ भगवदागमोस्ति न तु स्वस्मिन्निति ज्ञापयितुं ।।५४३॥

सुबोधिनी-- ग्रनेवंविधेन तस्य पूजा न निर्माल्यं शिरस्याधाय हृदय उद्दास्य तत्र पूनः ग्रात्मनि सर्वदा मन्त्रसम्बन्धान नियतत्वम्

व्याख्या -भिन्न प्रकार से भगवन्मृति की पूजा नहीं करनी चाहिये, कर्त्ता (पूजा करने वाले) के नियम कहते हैं कि कर्ता को अपनी आतमा भगवद्र प है वा भगवान से व्याप्त है यों भावना कर ध्यान करना चाहिये, मन्त्र के सम्बन्ध से ही मूर्ति में भगवान् पधारे हैं, न कि हमारे में भगवान् पधारे हैं जिसकी पृष्टि में कहते हैं कि सेवा करने वाले को भगवतस्वरूप (मूर्त्ति) की प्रसादी माला को सिर पर धारण करनी चाहिये हृदय में संस्कृत हुए भ्रात्मा को तन्मय जान ध्यान करना मन्त्र संबंध के कारण ही स्रात्मा से भगवत्रूप का सर्वदा नियत सम्बन्ध है।।४४।।

श्लोक--एवमग्न्यर्कतोयादावतिथौ हृदये च यः। यजन्नीश्वरमात्मानमचिरान् मुच्यते हि सः ॥५५३॥

श्लोकार्थ--इसी तरह जो मनुष्य ग्राग्न, सूर्य, जल, ग्रातिथि ग्रीर ग्रपने हृदय में स्थित श्रात्मस्वरूप की पूजा करता है, वह शीघ्र ही मुक्ति पाता है ॥ ४ ५ रे ॥

सुबोधिनी - एवं स्थलान्तरेपि पूजां वदन् | सामर्थ्यमावश्यकत्वं च, यजन्नित्यन्तपयन्त सन्तति-फलमाहैविमिति, श्रादिशब्देन ब्राह्मणादिः, हृदये रुक्ता, हीति प्रमाणनुसन्धानं सकृद् दृष्ट्वापि चेति द्विरूपता, भगवतो द्विरूपत्वं प्रतिपादयति अन्ते स्वरूपस्थित्यर्थं स इति ॥१४३॥

व्याख्या—इसी तरह जो मनुष्य, अग्नि, सूर्य, जल तथा ब्राह्मण एवं प्रतिथि ग्रौर हृदय में श्रात्म स्वरूप से नियामक होके सदा विराजमान भगवान की पूजा तथा सेवा नित्य प्रेम से करता ही रहता है, वह मनुष्य शीघ्र ही मुक्ति पाता है, 'हि' पद से निश्चयता कही है, एक बार भी जो इसी तरह सर्व समर्थ भगवान को सर्व-व्यापी समभ ग्रौर सबका नियामक जान उपरोक्त सर्व पदार्थों से भावनापूर्वक भजन करता है, वह स्वरूप में बिना विलम्ब के स्थित हो जाता है ॥५५३॥

इति श्रीमद्भागवत महापुराए। एकादश स्कन्ध की श्रीमद्वल्लभाचार्यं चरए। विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत टीका) के जीव मुक्ति (ब्रह्म-भाव मुक्ति) प्रकरण का तृतीय ग्रध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण

।। श्री कृष्णाय नमः ।।
।। श्री गोपीजनवह्नभाय नमः ।।
।। श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ।।

# श्रीमद्भागवत महापुराएा

एकादश स्कन्ध

श्री मद्रल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनी-टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित)

जीव मुक्ति (ब्रह्म-भाव) प्रकरण

"अध्याय—" ४

भगवान् के स्रवतारों का वर्णन

राजोवाच-श्लोक — यानि यानीह कर्मािए यैयैंः स्वच्छन्दजन्मभिः।

चक्रे करोति कर्ता वा हरिस्तानि ब्रुवन्तु नः।।१।।

इलोकार्थ — सर्व प्रकार के दुःखों को हरए। करने वाले हिर ने स्वच्छन्दता पूर्वक जो जो अवतार धारए। कर भक्तों के कर्म व बन्धनों को प्रमेय बल से जोड़ने के लिये जो जो चरित्र किये, कर रहे हैं, ग्रौर करेंगे वो कृपया हमको कहिये ॥१॥

सुबोधिनी—यानीति, कालभेदेन करणभेदेन स्वरूपवैजात्येन यानि भिन्नानि तानि कथयेत्यर्थः, तत्तत्काले कृतानि तत्तत्कालकृतदोषनिवर्तकानि भवन्ति, तत्तज्जन्मकृतानि तादशजन्मवतां निवर्त- कानि कर्माणि व सजातीयकर्मकृतदोषनिवर्तका— नीति भेदप्रश्नादवगम्यते, स्वच्छन्देति कर्मनिर्वन्ध— निराकरणं भक्ते च्छा वा ॥१॥

ह्याख्या—काल भेद से (भिन्न भिन्न काल में भिन्न भिन्न चरित्र) करण भेद से (भिन्न-भिन्न साधनों द्वारा भिन्न-भिन्न चरित्र) ग्रौर स्वरूप की विजातीयता से जो पृथक् पृथक् चरित्र किये वे सब हमको सुनाइये।

पृथक् पृथक् काल में पृथक् चरित्र करने से, उस काल में जो काल कृत भक्तों में दोष थे वे निवारण किये। पृथक् प्रकार के साधन (विविध योनियों में लिये हुए अनतार) द्वारा वैसे प्रकार

के जन्मवालों के कर्मों (दोषों) को मिटाया, सजातीय कर्मकृत दोषों को उन विजातीय रूपों के चिरित्रों से मिटाया। स्वच्छन्द पद का तात्पर्य है कि भगवान् ने भक्तों के कर्म बन्धन ग्रपने प्रमेय बल से जोड़े ग्रथवा भक्तों की इच्छा से यों विविध ग्रवतार ले विविध कर्म कर भक्तों के कर्म बन्धनों का निवारण किया ॥१॥

द्रुमिल उवाच-श्लोक—यो वा भ्रनन्तस्य गुगाननन्ताननुक्रमिष्यन् स तु बालबुद्धिः । रजांसि भूमेर्गग्येत् कथित्रत् कालेन नैवाखिलसत्त्वधाम्नः ॥२॥

श्लोकार्थ--द्रुमिल योगेश्वर उत्तर देते हुए कह रहे हैं कि, जो मनुष्य सर्व प्राग्गी मात्र के अन्तर्यामी अनन्त भगवान के अनन्त गुग्गों की गण्ना करना चाहता है, वह बाल बुद्धि है, कदाचित् किसी प्रकार समय लगाकर पृथ्वी के रजकग्गों को गिना भी जाय किन्तु प्रभु जो सर्वथा अनन्त हैं, उनके असीम गुग्गों की गण्ना हो नहीं सकती ।।२॥

कारिका मायातत्तरणज्ञानकर्मनिर्णयबोधनः । शुद्धचित्तः शुद्धलीलां हरेः पृच्छति मुक्तये ॥१॥

> तृतीयेयं समाख्याता कक्षा हरिकथा सदा। श्रोतव्येति यतश्चित्तं सर्वथा तत्परं भवेत् ॥२॥

कारिकार्थ — माया उसके करण (साधन) ज्ञान निर्णय ग्रीर कर्म निर्णय इन सबके स्वरूप के समक्त लेने से जिसका चित्त शुद्ध हो गया है, वह मुक्ति के लिये हिर की लीलाग्रों को पूछता है। १।

हरि की कथा सदैव सुननी चाहिये यह तीसरी श्रेगी है, जिससे श्रोता का चित्त सर्व प्रकार से भगवान के परायण हो जाता है ॥२॥

मुबोधनी—ग्रलौिककनामा उत्तरं वदन् सर्वकथनमशक्यिमत्याह य इति, एते काल- विलम्बान् न वदन्त्यन्ये वक्ष्यन्तोतिभ्रमं वारयित, ग्रन्तो नाशः परिच्छेदो वा, ग्रनन्तो देशकाला- परिच्छिन्नः, ग्रपरिमितब्रह्माण्डेष्वपरिमितब्रह्माक्ष्येषु चैकस्मिन् ग्राम एकस्मिन् दिवस एकमिप कम गण्येत् तदा जन्मनां कोटिः समाप्येत, किञ्च गुणास्तु ज्ञानकृतिभेदप्रकाशका यथा वेदादिविद्याः शिल्पादिविद्याश्चा, तत्र कयापि विद्यया यद्यं कं कार्यं कुर्यात् तथाप्यानन्त्यं, तिष्ठतु कर्मणां वार्तां कारणभूतगुणानामिष गणनाशक्या, ग्रनन्तशब्दः सङ्ख्यापरिच्छेदमिष वारयित, गुणानां कर्मत्वेन गुणा एव गणनीया न तु स्वोपयुक्तत्वेन, ग्रतो

व्याघाताननुसन्धानाद् बालबुद्धिः, बुद्धिग्राह्य-सङ्ख्यावत्त्वं बहुनामन्तता तदभावोनन्तत्वं, अत नास्ति वचनं एतावत्त्वाभावाज् ज्ञानमेव दुरापास्तं, नन्वशक्त्या तथात्वं भविष्यतीत्य-सूक्ष्मा ग्राह रजांसीति, त्रया एव क्राा रजःशब्देनोच्यन्ते ते परमाग् शतेन भवन्तीतिप्रसिद्धिः, तत्कोटिर्गृञ्जायां ततः पञ्चाशत-कोटिरूपायां परं पुरुषभारा भवन्ति, एवं कथञ्चिद् गरायेत्, नन्ववताराः परिगणिता एव गुरगाश्चोति कथमेवमत ग्राह सर्वसत्त्वान्तर्यामिराः, "तृतीयं सर्वभूतस्थ" मिति "एकस्तृतीयः पुरुषाव-तारः," तत्र गुरानाम् ॥२॥

द्यास्या—ग्रलौकिक नामवाले (द्रुमिल) योगेव्वर उत्तर देते हुए कहते हैं कि भगवान के सर्वग्रग कहने ग्रशक्य हैं—

गुगों की गणना में समय बहुत लगेगा, इसलिये ये नहीं कहते हैं, किन्तु दूसरे कहेंगे, अर्थात् यदि ये न बताएंगे तो हम दूसरों से पूछ लंगे। ऐसा भ्रम राजा के मन में न हो, तदर्थ इस श्लोक में उस भ्रम के निवारणार्थ स्पष्टीकरण कर देते हैं, िक प्रभु सीमा रहित है, अर्थात् देश वा काल से वह परिच्छिन्न नहीं हैं। गणनारहित ब्रह्माण्डों एवं गणनारहित ब्रह्मकल्पों में, एक ग्राम में, एक दिवस में, प्रभु के किये हुए एक कर्म की भी गणना की जावे तो कोटि जन्म पूर्ण हो जावे तो भी गणना नहीं हो सकती है। िकञ्च गुगा तो ज्ञान और कृति के भेद का प्रकाश करनेवाले हैं, जैसे, वेदादि विद्या, शिल्पादि विद्या, इनमें से एक भी विद्या से यदि एक कार्य किया जावे तो, भी उस कार्य की ग्रनन्तता होती है, अर्थात् उसका अन्त ही नहीं ग्राता है। कर्मों की वार्ता उन कर्मों के कारण भूत गुगों की गणना ग्रशक्य है तो होने दो केवल इतना ही नहीं, िकन्तु ग्रनन्त शब्द सङ्क ख्या के परिच्छेद का भी निवारण करते हैं। गुगों के कर्मत्व से गुगों की ही गणना करनी चाहिये, न िक श्रपनी उपयुक्तता के लिये ग्रतः जिस वस्तु के गुगा कर्मादि की ग्रसीमता के कारण ग्रनुसन्धान भी न हो सके, उसका वर्णन करने के लिये उद्यत होना बाल बुद्ध (ग्रजता) है।

जिसके गुण बहुत होते हुए भी बुद्धि की संख्या (गिनती) में या जावे तो वे यन्तवाले हैं, जो गिनती में न यावे वह यनन्तता है। यतः इतना ही है इसके यभाव से, यों कहना कि ज्ञान नहीं है, वह वचन (कहना) दूर से ही खिण्ड़त हो गया। यदि कहो कि श्रेणी एवं कमों के गिनने की वा कहने की शक्ति नहीं है, इसलिये यों कहते हो तो, इस शङ्का का दृष्टान्त देकर निराकरण करते हैं। सूक्ष्मकणों को ही 'रज' कहा जाता है, वे शत (सौ) परमाणु परिमित होते हैं, यों प्रसिद्ध है। उनकी कोटिगुञ्जा में होती है, उससे पचास कोटि रूप गुञ्जा में पुरुष भार कहा जाता है। इस प्रकार जैसे तैसे मन सन्तोषार्थ समक्त लें कि गिनती हो गई। ग्राप यों क्यों कहते हो कि, जब भगवान के अवतार गिने हुए हैं ग्रीर उनके गुण (कर्म) भी गिने हुए हैं, तब इस पर कहते हैं कि 'अखिलसत्त्वान्तर्यामिणः' सकल प्राणियों के यन्तर्यामी हैं, 'तृतीथं सर्वभूतस्यं' 'एकस्तृतीयः पुरुषावतारः' इत्यादि प्रमाणों से प्रत्येक जीव को गुण कर्म की प्ररणा करने से गुणों की अनन्तता है जिससे गणाना होनी ग्रसम्भव है।।२॥

क्लोक--मूर्तर्यदा पश्चभिरात्मसृष्टः पुरं विराजं विरचय्य तस्मित् । स्वांशेन विष्टः पुरुषाभिधानमवाप नारायण ग्रादिदेवः ॥३॥

इलोकार्थ—भगवान् ने प्रथम अपने निर्मित्त पश्चभूतों से विराट् रूप पुर (देह) का निर्माण कर लिया, अनन्तर जब उसमें अपने आनन्दांश से प्रवेश किया तब आदि देव नारायण 'पुरुष' नाम वाले हुए ॥३॥ सुद्धोदिनो अवताराङ्चानन्ता इत्यवोचाम तथागि त्रिकालानुगतानवतारान् वेक्तुं प्रथमं सर्वावनाराणां बीजं पुज्धावतारमाह सूर्तेरिति, यदा स्वांक्षेत्र विष्टुस्तदा पुरुषाभिधानमवापेतिसम् बन्धः, स्वांक्ष प्रानन्दांकः, श्रुतिकारणवादानुसारेण पञ्च महस्भूतानि भगवतेच सृज्य ते 'एतस्माज् जायते प्राण्णे' इत्यादिना साक्षात्सर्व किन्यायेन न साङ्ख्याद्यनुसारेण स्वांक्षेत्र विष्टुत्वे हेतुरत एव विराजः पुरत्वेन निर्माणं, ग्रास्मन् कल्पे सर्वमातः मार्थमिति गम्यते, पुरं पुरुष ग्राविश' दितिश्रतेः पुरुषवेशात् पुरुषत्व, उष्धातुः प्रवेशार्थ इति, पुराशब्दादासधातोः पुःशब्दाद् व धातोर्वर्णव्य-त्यासपप्रसारणपत्वैदिदं रूपमिति वेदविदः, ग्रसाधारणसृष्टिरेषा, मर्यादाभक्तिमार्गे नारायणो मूलभूतः स न जलवासेन कित्वादिदेवः, ग्रादि कारणभूतोपि देवमार्गप्रवर्त्तकः, ग्रभिधानमवापति वदन् कदाचिदेव पुरुषस्यावतारत्विमित सूचयित ।।।।।

प्रथम सर्व प्रवतार ग्रनन्त हैं थों कहा जाता है, तो भी त्रिकाल में हुए ग्रवतारों को कहते हुए प्रथम सर्व प्रवतारों का बीज रूप पृष्ठवावतार 'भूतें.' इलोक से कहते हैं—'यदा स्वांशेन विष्टस्तदा पृष्ठवाभिधानमवापे तिसंवधः' स्वांशः' पद का प्रथं है 'ग्रानन्दांश' वेद में सृष्टि उत्पत्ति का कारण भगवान ही कहा गया है, ग्रतः पंच महाभूतों को भगवान ही ग्रपने में से उत्पन्न करते हैं, जैसे श्रु ति भगवती कहती है कि 'एतस्माज् जायते प्राणः' यहां जो सिद्धान्त कहा गया है वह साइस्ट-मतानुसार नहीं है किन्तु श्रुत्यनुसार है, जिसमें हेतु है 'स्वांशेन विष्ठः' ग्रपने ग्रानन्दांश से विराट् देह प्रविष्ट हुए इस कल्प में जो सष्टि रची गयी है वह ग्रपने लिए ही भगवान ने रमणार्थ रची है, यो जाना जाता है, 'पुरं पुरुष ग्राविशत' श्रुति के ग्रनुसार पुर में प्रवेश करने से 'पुरुषत्व' को प्राप्त हुए, पुरुष पद में 'उप् धातु प्रवेश ग्रथं में है, इत्यादि व्याकरण नियमानुसार वेद जानने वाले 'पुरुष' शब्द का भावार्थ बताते हैं। यह सृष्टि (इस कल्प में की हुई सृष्टि) साधारण सृष्टि नहीं है, मर्यादा भक्ति मार्ग में नारायण जो मूलभूत हैं वह जल में निवास करने से मूलभूत नहीं किन्तु वह स्वयं ग्रादि देव हैं ग्रादि कारण भूत होते हुए भी देवमार्ग के प्रवर्तक हैं, 'ग्राभुधानं ग्रवाप' नारायण संज्ञा धारण की यो कहने से यह भाव प्रकट होता है कि, कदाचित् 'पुरुष' ने ग्रवतार भी लिया है॥३॥

क्लोक—यत्काय एष भुवनत्रयसन्त्रिवेशो यस्येन्द्रियस्तनुभृतामुभयेन्द्रियाणि । ज्ञानं स्वतः क्वसनतो बालमोज ईहा सत्त्वादिभिः स्थितलयोद्भव ग्रादिकर्ता ॥४॥

श्लोकार्थ—भगवान् के जिस विराट् देह में तीनों भुवनों का सिन्नवेश हुम्रा हैं, जिस विराट् की इन्द्रियों से जीवों के दोनों प्रकार की इन्द्रियों को (ज्ञान ग्रौर कर्मोन्द्रियों को) कार्य करने की शक्ति प्रात होती है, जिस भगवान् के ज्ञान द्वारा ही जीवों को स्वानुभव प्राप्त होता है जिस भगवान् के प्राणोंद्वारा जीवों को बल, ग्रोज ग्रौर चेष्टा प्राप्त होती है वे ही भगवान् सत्त्वादि गुणों से जगत् की उत्पत्ति, स्थिति ग्रौर प्रलय करते हैं इतना ही नहीं किन्तु जगत् के ग्रादिकर्त्ता भी वे ही भगवान् है ।।४॥

१-- जब विराट् देह में भपने आनंदांश से प्रविष्ट हुए तब 'पुरुष' नामवाले कहलाये।

मुबोधिनो—ग्रस्य चरित्रमाह यत्काथेति,
मुख्या पालनशक्तिरेषा शरीरेन्द्रियान्तःकरराप्रागाः
सर्वपरिपालनं करोति, सर्वावतारबोजं च,
भुवनत्रयस्य सम्यङ्निहेशो यस्मिन् काये, लोकत्रयमि पुत्रमिवाङ्गे स्था । यतीत्यर्थः, किञ्च यस्येन्द्रियेरस्मदिन्द्रियदेवताविषयैः, तनुभृतां ज्ञानिक्रयामया—
नीन्द्रियाणि, ग्राधिदैविकस्यैवोपाध्यनुप्रविष्टस्या—
ध्यात्मिकत्वमिति गोलकविनियोगः, इन्द्रियाणां
तु विषयत्वं, हस्तेन दुग्धमिव पाययतीत्यर्थः,
ग्रन्तःकरणे विशेषमाह, ज्ञानं स्वतः, इन्द्रियत्वे तु

पूर्वोक्त एव विनियोगः, स्वानुभवहेतुत्वे स्वस्य स्वत एव नित्यसिद्धं ज्ञानं, ज्ञानरूपस्यात्मनो प्रहणाशक्तावन्तःकरणप्रतिविभ्वितस्य ग्रहणं भवति, तदत्र नास्ति, स्वतः सिद्धज्ञानेन सर्वाच् भावयतीत्यर्थः, प्राणकार्यमाह श्वसनतः शरी-रेन्द्रियशक्ती, साधारणं च कार्यमासन्यस्य चेष्टा, क्षुत्पिपामे च चेष्ट्रया परिगृहीते, ग्रवान्तरोत्पित्त-स्थितप्रलयानाह सत्त्वादिभिरिति, तावन्मात्रत्वं निराकरोत्यादिकर्तेति ॥४॥

व्याख्या—इस पुरुष रूप भगवान के चरित्र कहते हैं कि, वह पुरुष ही मुख्य पालन शक्ति है, ग्रतः शरीर, इन्द्रिय, ग्रन्तः करण ग्रौर प्राणों से सबका पालन करते हैं ग्रौर यह ही सर्व ग्रावारों का बीज है।

जिसकी काया में तीनों भुव ों का सिन्नवेश हुआ है अर्थात् तीनों लोकों को भी अपने अंग में पुत्र की तरह स्थागित करते हैं, जिस भगवान् की इन्द्रियाँ हमारे (जीवों के) इन्द्रियों का देवता है, जिनसे ही जीवों की इन्द्रियों ने ज्ञान एवं क्रिया की शक्ति प्राप्त की है, उपाधि में प्रविष्ट आधिदैविक का ही आध्यात्मिकत्व है। इस प्रकार गोलक का विनियोग है। इन्द्रियों का तो विषयत्व है, दृष्टान्त देकर समक्षाते हैं कि जैसे माता बालक को अपने हाथ से दूध पिलाकर अन्य विषय में लगाती है, वैसे जीवों की इन्द्रियों को भी पुरुष (मुख्य पालक शक्ति) अपनी इन्द्रियों द्वारा विषयों में प्रवेश कराते हैं।

ग्रन्त:करण में विशेषता बताते हैं—हम जीवों को जो ज्ञान होता है वह स्वतः सहज होता है क्योंिक ज्ञान नित्य एवं स्वतः सिद्ध ही है, ग्रतः पुरुष का स्वतः सिद्ध नित्य ज्ञान ही जीव को ग्रपने ग्रानुभव में हेतु हो जाता है, इन्द्रियपन में तो पूर्वोक्ति ही विनियोग है, जैसे ग्रन्यत्र ज्ञानरूप ग्रात्मा ग्रहण करने में ग्रसमर्थ होता है तो ग्रन्त:करण प्रतिबिम्बित ही ग्रहण कर लेता है, वह सिद्धान्त यहाँ नहीं है, यहाँ तो स्वतः सिद्ध ज्ञान से ही सर्व को ज्ञान हो जाता है।

प्राणकार्य कहते हैं 'श्वसनतः' प्राण द्वारा ही शरीर ग्रीर इन्द्रियों को शक्ति प्राप्त होती है, साधारण कार्य ग्रासन्य की चेव्टा है इस चेव्टा से क्षुधा (भूख) ग्रीर प्यांस ली गई है।

सत्त्वादिगुणों से उत्पत्ति, स्थिति ग्रौर प्रलय करते हैं। इस वर्णन से यों न समभना चाहिये कि 'पुरुष' इतना ही है किन्तु ग्रादिकर्त्ता भी यही पुरुष है ॥४॥

म्राभास--ब्रह्मविष्णुमहेक्वराणां तथात्वमाशङ्कच तदवतारत्वमाहादाविति,

PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE

१ - इन्द्रियों के रहते का स्थान ।

श्राभासार्थ-ब्रह्मा, विष्णु ग्रौर महादेव भी ऐसे ही हैं या नहीं ? इस शंका को मिटाने के लिए 'ग्रादावभूच्छतधृती' श्लोक में कहते हैं कि वे इस पुरुष के ग्रवतार हैं।

इलोक--ग्रादावभूच्छतधृती रजसास्य सर्गे विष्णुः स्थितौ क्रतुपतिद्विजधमंसेतुः। ह्दोप्ययाय तमसा पृहवः स ग्राद्य इत्युद्भवस्थितिलयाः सततं प्रजासु ॥५॥

श्लोकार्थ-प्रथम जगत् की उत्पत्ति के लिए, रजोगुए। धारए। करने से ब्रह्मा हुए फिर वह ही सतोगुए। धारए। करने से धर्म तथा ब्राह्मएों के रक्षक यज्ञपति विष्णु रूप बने, वह ही प्रलयार्थ तमोगुरा धाररा कर रूद्र बने, इसी तरह निरन्तर उत्पत्ति, स्थिति तथा लय होते रहते हैं ॥५॥

उक्तः, विसर्गस्योत्पत्त्यर्थमादौ पुरुषो ब्रह्मा जात इत्यर्थः, कमलोद्भवः शतपत्र धृत इति शतधर्य-वत्त्वेन रजोगुरास्तम्भनं वा, तथैव विष्णुः वैदिकं लौकिकं सत्त्वगुरोन पालनं क्रत्पतिरिति स्थितौ चेति विष्णुः लौकिके तु विष्णोरवतारेण स्थितिर्वेदिके तु

सुदोधिनी - श्रस्य परिदृश्यमानस्येति विसर्ग | निर्वाहका ब्राह्मणाः, तेषां संसारावर्ते पतनं धर्मस्य च कालेन ग्रासः, ग्रतो निर्वाहार्थं सेतुरिति मुखतरएहितुः, तथा रुद्रोपि, स त्रिविधोपि पुरषः स ग्राद्यो न त्वन्य इत्यर्थः, नित्योत्पत्तिप्रलयपक्षेगा सर्वदास्य कार्यमाहेत्युद्भवेति, प्रजास्विति प्रकर्षेण वर्षाजीववदिति तथवेतरौ जायमानानां ज्ञापितम ।।५॥

व्याख्या—'ग्रस्य' सामने देखने में श्रा रहे पदार्थों को 'विसर्ग' कहा है, इस 'विसर्ग' की उत्पत्ति ग्रादि करने के लिए ग्रादि में 'पुरुष' ने रजोगुरा धाररा करके ब्रह्मा रूप से ग्रवतार लिया, यह अवतार कमल से प्रकट हुआ शतपत्र धारणकत्ती कमलपर था जिससे रजोगुण सूचित किया है।

वसे ही सतोगुण धारण कर 'विष्णु' रूप से ग्रवतार लिया, जिस स्वरूप के द्वारा लौकिक, वैदिक की रक्षा की, विष्णु यज्ञपति होने से लोक में पालन का कार्य करते हैं, वैदिक में निर्वाहक बाह्मण हैं उन बाह्मणों का काल ग्रभाव से संसार के चक्कर में गिरना न हो जावे, ग्रौर धर्म को काल का ग्रास बनना न पड़े ग्रतः इनसे बचाने के लिए विष्णु ग्रवतार सेतु (पुल) है, ग्रथीत् संसार में न गिरकर सुख से पार पहुँचा दे वैसे महादेव स्रवतार भी तमोगुए द्वारा प्रलय कार्य कर्ता है।

वह पुरुष तीन प्रकार के होते हुए भी वह ही आदा है, न कि, कोई अन्य है।

नित्य उत्पत्ति भीर प्रलय के पक्ष से सर्वदा इस का कार्य कहते हैं कि, जैसे वर्षा में स्वतः भ्रनेक जीवों की उत्पत्ति तथा लय होता रहता है वैसे ही इस सृष्टि का भी होता रहता है ॥५॥

E ME श्लोक--धर्मस्य दक्षदुहितर्यकनिष्ट मूर्त्यां नारायगो नरऋषिः प्रवरः प्रशान्तः । नेः कर्म्यलक्षरामुवाच चचार योगं योद्यापि चास्त ऋषिवर्यनिषेविताङ्घः ॥६॥

श्लोकार्थ—साक्षात् धर्मस्वरूप भगवान् नरनारायण दक्ष की कन्या मूर्ति से प्रकट हुए, जो नररूप से श्रोष्ठ उत्तम ऋषि है ग्रीर विशेष शान्त स्वरूप है एवं जिसने वह योग बताया है जिससे नैष्कर्म्य का ज्ञान हो तथा योग का भी ग्राचरण किया है जिनके चरण की सेवा ग्राज तक भी नारदादि श्रोष्ठ ऋषियों द्वारा हो रही है ॥६॥

मुक्बोधिनी—एवं सामान्यतो भगवच्चरित्रमुक्त्वा पुष्टचवतारान् वक्तुं साधारण्येन सर्वरक्षकं
धर्मद्वं विध्यज्ञापनाय प्रकृतिविकृतिभेदेन द्विविधं
स्थितिहेतुभूतं नरनारायणावतारमाह'साधनफलयोः
फलं बलीयो' इतिन्यायेन, स्थितौ सत्यां परिपालनात् सहजप्रवृत्तेरामुरत्वाद् बहुत्वात्
समानाधिकरणधर्मानुत्पत्तेर्महत् तपः कर्तव्यं
भगवतैव, तच्च निर्दुं ष्टं कर्तव्यं, तपसि क्रोधो
महत्त्वे कामश्चेति, शुद्धसत्त्रावतारादन्तःकरणसम्भवात् तपो दोषौ च सम्भवन्तीतिश्रमो
निराकर्तव्यस्तस्माच् चरित्रं तथैव वक्तव्यं, तदग्रे
दशिभवंक्ष्यते, प्रथममवतारं स्वार्थचरित्रं चाह,

मातापितृशुद्धिः नाम्नाधिष्ठानत्वं च नारायएनाम्ना ब्रह्मत्वं, नरस्य ऋषित्वं मन्त्रद्रष्टद्वाय,
नर ऋषिर्यस्येति, लक्ष्मीपतेर्नारायणस्य कर्मं
कर्तृत्वं नरिनबन्धनिमिति, नर इति प्रथमः पुरुषः,
लोकमर्यादायोक्तमत्वमाह प्रवरः श्रेष्ठ प्रकर्षेण्
शान्तश्च, न केवलं पुष्टिस्थ इति, इदं रूपं ज्ञानक्रियोभयरूपं, तत्र ज्ञानकार्यमाह नैःकर्म्यलक्षणं
पञ्चरात्रोक्तपरिचर्यारूपं लोकोपकारार्थमुक्तवान्,
स्वार्थं बहुकालस्थित्ये योगं चचार, ग्रत एव
पुष्ट्यवताराणां मध्येयमेवास्ते, प्रथमस्य फलमाह,
ऋषिवर्याः पञ्चरात्रोक्तमन्त्रद्रष्टारः, तत्सेवितचरणः, वैपरीत्यं स्थिते प्रयोजनत्वाय ॥६॥

च्याख्या इस प्रकार भगवान् के चरित्र साधारण रीति से कहकर अब जो अवतार विशेषतः अनुग्रहार्थ हैं किन्तु साधारणतः सर्व रक्षक हैं, उस नरनारायण भगवान् के पृष्टि अवतारों का वर्णन करते हैं।

धर्म के द्वैविधा जताने के लिए, प्रकृति तथा विकृति भेद से धर्म दो प्रकार का है। ग्रतः स्थिति के हेतु भूत नरनारायण के अवतार को कहते हैं, कारण कि इस पुष्टि मार्ग (वा अवतारों) में साधन और फल दोनों में से फल बलिष्ठ माना जाता है, यह नरनारायणावतार पुष्टि अवतार है, ग्रतः धर्म की द्विविध स्थिति का हेतु ग्राप ही हैं।

सहज प्रवृत्ति ग्रासुरी होती है ग्रौर बहुत होती है, जिससे जगत् में धर्म की उत्पत्ति (व प्रवृत्ति) न होवे तो, उस दोष को मिटाने के लिए 'भगवान्' को ही 'तपस्या' करनी चाहिये, वह तपस्या दोषरिहत होनी चाहिये, प्रायः तपस्या करते हुए क्रोध उत्पन्न होता है जो बाधक दोष है, ग्रौर विशेष तप करने से काम (कामनाग्रों) की उत्पत्ति होती है जिससे तप में विघ्न पड़ता है, ग्रतः ये दोष जैसे न हो उसी तरह तपस्या करनी चाहिये, इस प्रकार कहना एक प्रकार का भ्रम है, वयों कि यह ग्रवतार शुद्ध सत्वगुणावतार होने से इसमें ग्रन्तः करणा भी वैसा ही होने से यहाँ इन दोषों की संभावना ही नहीं है। वैसा ही यह शुद्ध चरित्र ग्रागे दश क्लोकों से कहा जायगा। भगवान नरनारायण जगत् की स्थित सुचारू रहे ग्रासुरी प्रवृत्ति का विशेष प्राबल्य न होने तदर्थ ग्रद्धापि बदरिकाश्रम में तपस्या कर रहे हैं।

प्रथम पुष्टि ग्रवतार का स्वार्थ चरित्र कहते हैं – कि यह शुद्ध सत्त्वावतार निर्दोष है, ग्रापके पिता धर्म सात्विक तथा माता मूर्ति भी सात्विक होने से शुद्ध है, नाम एवं ग्रधिष्ठान भी शुद्ध है, 'मारायण' नाम से ब्रह्मत्व है, मन्त्रद्रष्टा होने से 'नर' नाम से ऋषित्व है नर है ऋषि जिसको वैसा नारायण है, लक्ष्मीपित नारायण का कर्म कर्त्तापन नर के कारण है, 'नर' यह प्रथम पुरुष है ग्रौर वह लोक तथा मर्यादा में श्रोष्ठ है ग्रौर विशेष शान्त स्वरूप है, यह रूप केवल पुष्टिस्थ नहीं है किन्तु ज्ञान ग्रौर क्रिया दोनों से युक्त है ग्रथित् इनमें ज्ञान ग्रौर क्रिया शक्ति भी प्रकट है।

ज्ञान शक्ति के कार्य का वर्णन करते हैं—पञ्चरात्र में कहे हुए भगवत्सेवारूप कर्म, लोको-पकार के लिए कहा है और अपनी बहुत समय तक स्थिति रहे, तदर्थ योगाभ्यास भी कर रहे हैं, अतः ही पुष्टि अवतारों में यह (नर नारायएा) भी है, प्रथम का फल कहते हैं, ऋषिवर्य हैं, क्योंकि पंचरात्र में कहे हुए मन्त्रों के द्रष्टा हैं, उनके द्वारा चर्गों की सेवा हो रही है स्थिति की विपरीतता प्रयोजन के कारण है ॥६॥

श्लोक—इन्द्रो विशङ्कच मम धाम जिघूक्षतीति कामं न्ययुङ्क्त सगरां स बदर्युपाख्यम् । गत्वाप्सरोगरावसन्तसुमन्दवातैः स्त्रीप्रेक्षणोषुभिरविध्यदतन्महिज्ञः ॥७॥

क्लोकार्थ—नर-नारायमा भगवान् की तपस्या देख इन्द्र के मन में शंका हुई कि इस तपस्या से नरनारायमा मेरा धाम (स्वर्ग) लेना चाहते हैं इसलिए इस तपस्या को भंग करने के लिए इन्द्र ने गम्मासहित (ग्रप्सरादि गम्मा) काम को बद्रीकाश्रम भेजा, ग्रप्सरादि गम्मा सहित काम ने वहाँ ग्राकर मन्द-मन्द सुगन्धित वसन्त की वायु तथा ग्रप्सराग्रों के कटाक्षों से भगवान् नर नारायमा के मन को हिलाना चाहा, क्योंकि वह भगवान् की तथा बद्रिकाश्रम की महिमा को जानता नहीं था ॥७॥

सुबोधने — चरित्रमाह दशिमः, सहस्रकव-चवधस्तपश्चिषिनिबन्धनत्वादत्र मुखतो नोतः, कामक्रोधजयो द्वाभ्यां स्तृतिजयश्चतुभिरदेयदानं द्वाभ्यां द्वाभ्यां च चरित्रस्याचिन्त्यत्वं, तत्र कामक्रोधोपस्थितिमाहेन्द्र इति, इन्द्रो यज्ञः केवलं क्रियाशक्त्यवतारः, भोगावेशेनात्मिवस्मरणां, तपसः फलिमन्द्रत्व मन्वन्तरातिक्रमे ब्रह्मत्वं तथापि प्रतिष्ठेव न भोगः, ज्ञानोपदेष्टुनं ज्ञानापेक्षा जगद्रक्षायामपीन्द्रत्वेनैवेतिस्नमः, स्रत एव मम धाम जिष्ठक्षतोति विशङ्क्य, लोके हि काम-क्रोधाभ्यामेव तपःक्षयः क्रोधेनैव च कामजयोपि, स्रतः कामस्य जयपराजयाभ्यां स्वकार्यं मत्वा कामं न्ययुङ्कः, स चाग्निरिव हृदयस्थितकामोद्वोधक इति तदुब्दोधे तदुपशमाय सगरा इति, स्रनुव्होधे न स्वरूपनाश उद्बुद्धेप्यशान्त श्राध्यात्मिकस्य क्षोभे हि सर्वनाश इति, स च कामः, बदरीत्युप समीपे श्राख्यायां यस्य बदरीनारायण्मित्यर्थः, देशसहिताख्यया शब्दादिप ब्रह्मत्वज्ञानं न जात— मिति, विभावादिभिः सहित इत्यन्सरोग्णवसन्त-स्मन्दवातसहितो जीवभावं गता रसो नवभिः श्रृङ्गारादिभिर्बहरायाति, भक्त्या तु बहिभंगवानिति न काचिच्चिन्ता, श्रभिनयेनाभिव्यक्तिः सजातीयेन सजातीयग्रहण्, स्त्रीणां यत् प्रकृष्ट—मीक्षण् त इव इषवः क्षोभकास्तस्य वाणाः,श्रविध्य-दिति कामव्यापार उक्तः, न तु भगवति प्रवेशो बाणानां तस्य महिमाप्रच्युतभगवन्त्वं, न हि पाषागे किश्चत् बाणान् प्रक्षिपति ॥।।।

व्याख्या—दश क्लोकों से भगवान् का चरित्र कहते हैं। दा क्लोकों से काम और क्रोध पर जय, चार क्लोकों से स्तुति से जय, दो क्लोकों से अदेयदान एवं दो क्लोकों से भगवन् चरित्र की अचिन्त्यता कही है।

इन्द्र यज्ञ रूप है एवं केवल क्रिया शक्ति का स्वरूप स्रवतार है किन्तु भोगावेश के कारण स्रपने स्वरूप को भूल गया है। तप का फल इन्द्रत्व है, मन्वन्तर के बाद ब्रह्मत्व प्राप्ति हो तो भी वह प्रतिष्ठा ही है उसमें भोग नहीं है, नरनारायण जो तपस्या कर रहे हैं वह खास इन्द्र पद लेने के लिए ही है क्योंकि उसमे ही जगत् की रक्षा कर सकते हैं। यदि कहो कि ज्ञान प्राप्ति के लिए कर रहे हैं तो यह कहना भी स्रपूर्ण है क्योंकि ज्ञानोपदेष्टा को ज्ञान की स्नावश्यकता नहीं होती है, इस प्रकार का भ्रम इन्द्र को हुम्रा जिससे उसको निश्चय हुम्ना कि इनकी तपस्या मेरे धाम लेने के लिए ही है, इसलिए, अपने धाम की रक्षार्थ नरनारायण को तपस्या में विघ्न डालने के लिए उपाय किया स्नौर यह निश्चय किया कि लोक में काम स्नौर कोच से ही तप का नाश होता है, क्रोध से ही काम की जय भी होती है, यो विचार कर इन्द्र ने काम को उनकी सेना सहित बद्रिकाश्रम में तपो भंग के लिए भेजा, काम की सेना स्रप्तरागण भी भेजी, क्योंकि कामदेव स्रप्ति की तरह हृदय स्थित काम को जाग्रत करता है, उसके जाग्रत होने पर उसकी शांति के लिए स्रप्तराग्नों की स्नावश्यकता होती है। स्नतः वे भी भेज दी थी, यदि काम जाग्रत न हुम्ना तो भी स्वरूप नाश न होगा, जो जाग्रत हुम्ना तो स्नशानत होगा, यदि स्रहंकार से स्नाध्यात्मिक का क्षोभ होने लगा तो क्रोधादि उत्पन्न होने से सर्वनाश होगा।

बद्री नाश्रम वह स्थान है जहां 'बद्री' श्रर्थात् जहाँ प्रभु 'श्रमृत' श्रर्थात् परमानन्द का दान कर रहे हैं। उस नामवाले स्थान में विराजनेवाले तप कर्ता नरनारायण ब्रह्म है यह ज्ञान इन्द्र को तब भी न हुग्रा।

ग्रप्सरागर्ग विभावादि द्वारा बस त में चलने वाले मन्द २ वायु से जीव भाव में जो रस है वह श्रृंगारादि में बाहर प्रकट करा सकती है, किञ्च रस रूप भगवान्' तो केवल भक्ति से ही स्वयं बाहर प्रकट होते हैं, इन लौकिक व्यापारों से नहीं, ग्रतः ग्रप्सराग्रों ने वसन्त वायु ग्रादि ने जो कुछ किया वह यों निष्फल गया ज्यों पत्थर पर फेंके हुए बाग्ग निष्फल जाते हैं।।७।।

श्लोक—-विज्ञाय शक्रकृतमक्रममादिदेवः प्राह प्रहस्य गतविस्मय एजमानान् । मा भेष्ट भो मदन मास्त देववध्वो गृह्णीत नो बलिमशून्यमिमं कुरुध्वम् ॥६॥

श्लोकार्थ--इन्द्र ने ग्रज्ञता के कारण इस प्रकार ग्रपनी मर्यादा का उल्लंघन किया है, भगवान् यों जानकर खूब हँसे ग्रीर डरी हुई इन्द्र की भेजी काम सेना को

१ बेद कहता है, 'रसो वै सः' वह प्रभु 'रस' रूप है 'सभानसीत' आत्मा जनानां वह रसरूप प्रभु मनुष्यों का मग्नसीत आत्मा हैं, अतः इस वाग्तविक गुद्ध रस का आविर्भाव भक्ति से ही होता है न कि अन्य लौकिक उपायों से उस रस की प्राप्ति होती है। २—श्रज्ञानता।

कहने लगे कि, हे मदन ! हे मास्त ! हे देववधुश्रों ! ग्राप डरो मत, ग्रब इस हमारे निवृत्तिमार्ग वाले श्राश्रम में सुख पूर्वक निवास कर हमारा ग्रातिथ्य स्वीकार कीजिये ग्राप हमारे ग्रतिथि हो ग्रतः ग्राश्रम का त्याग कर इसको शून्य न कर यहाँ ही विराजिए ॥६॥

सुबोधिनी— भगवत्कृतमाह विज्ञायेति, वागानां कार्याभावेिव वागाप्रकेपोनुचित इतीश्वरत्वाद् दण्डो विधेयः, स्वाम्याज्ञाकतृंत्वाद् न कामादीनामनौचिती, भृत्यापराधे स्वामिनो दण्ड इति प्राप्नोति, क्षोभेज्ञाने वा कामादीनां दण्डः प्राप्नोति, तच्छककृतमक्रममिति निवृत्तिः, स्वतो नारदादिद्वारा वा तपःप्रयोजनं ज्ञातव्यं जीवत्वं च, तदाय क्रमो भवति, प्रज्ञानात् त्वक्रमः, भगवत्वान् नापराधदण्डौ, ग्रादिदेव इति स्वेनैव प्रस्थापितः स्वांशो यज्ञ इति, तूष्णीमभावे भया-देतेषां मरणमपराधान्तरं सम्भवतीति प्राह्माच्छिक्षतमप्येतैः प्रयुक्तमिति प्रहस्येत्युक्तं, गर्वादप्येवं सम्भवतीति तिन्नराकरोति गतिवस्मय इति, तथा च क्रोधवन् महित्वज्ञानमपि भवेत्,

नारायग्राशक्रदण्डभयात् कम्पः, उभयनिवृत्यर्थमेजमानान् प्रत्याह, भये हि स्वामिसेवक भावोपगतः,
ततस्तुल्यातया भो मदन मास्त देववध्व इति—
सम्बोधनं, मा भैष्टेतीन्द्रादिष भयाभावः सूचितः
स्वामिदण्डभयं च, कार्यार्थमागता ग्रप्यतिथयो
भवन्ति, चौरा घातुकाश्च निवृत्तिमागे, "एतावज्
जन्मसाफल्य" मित्यत्र निर्णीतं, श्रमाञ्च न मनोरथः सिध्यति, तथाप्याश्रमस्थैरातिथ्यं कर्त्तव्य—
मित्याह गृह्णीत नो बिलमस्मत्सम्बिन्धनीं पूजां,
ततः किमत ग्राहाशून्यं स्थानं कुरुष्विमिति, मनो—
रथसिद्धचभावेषि परोपकारः सेत्स्यतीत्यर्थः निर्द्—
ष्टाना महतां रीतिरेषा, "गृहेषु येष्वितथय"
इतिन्यायात् ।।६।।

व्याख्या—इन्द्र की भेजी हुई काम सेना ने जो अनुचित कार्य कर आप पर आक्रमण किया तो ईश्वर होने से उन्हें दण्ड देना चाहिये, इस पर कहते हैं कि, जहां बार्णों का कार्य नहीं है वहाँ बारण फेंग्ना उचित नहीं है, ग्रतः यहाँ काम सेना को दण्ड देना उचित नहीं है, क्योंकि उसने तो स्वामी की आज्ञा का पालन कर सेवक धर्म पाला है इसमें किसी प्रकार ग्रनौचित्य नहीं है, ग्रतः वह दण्ड के योग्य नहीं है भृत्य (नौकर) यदि ग्रपराध करे तो भी दण्ड भृत्य को नहीं होता है बल्कि स्वामी को होता है, यहाँ तो काम सेना द्वारा कराये हुए ग्रतिक्रम में इन्द्र का भी ग्रपराध है, यों भगवान नहीं मानते, क्योंकि इन्द्र ग्रज्ञानी है उसने नारदादि द्वारा यह नहीं जान पाया है कि यह तपस्या जगत् के हितार्थ की जा रही है ग्रतः ग्रज्ञान से श्रिष्टित होकर समभ बैठा है कि मेरे धाम को लेने के लिये तप हो रहा है, इसलिए वह इन्द्र भी दोषी नहीं है, यदि यह तप जिसके लिए हो रहा है वह जानकर भी काम सेना द्वारा ग्राक्रमण करता तो दोषो माना जाता, ग्राप भगवान हैं ग्रतः इन्द्र का ग्रपराध भी नहीं मानते एवं उसको दण्ड देना ग्रनुचित समभते हैं, ग्राप ग्रादि देव हैं ग्रर्थात् सफल देवों के ग्रादि हैं यानि सब देव ग्रापसे ही प्रकट हुए हैं, इन्द्र को भी यज्ञ रूप से ग्रपने ग्रंश से ग्रापने ही स्थापित किया है।

भगवान् यदि इस समय मौन घारण कर बैठते तो भय के कारण काम सेना की मृत्यु हो जाती, जिससे दूसरा अपराध बन जाता, इसलिए प्रभु विशेष हँसते हुए कहने लगे कि आपने जो यहां कर्म किया है वह तो मैंने ही आपको सिखाया है, जिसकी आपने यहां परीक्षा दी है, आपने यह कार्य गर्व से भी नहीं किया है, श्रौर वंसे क्रोधवत् श्रपनी महत्ता का ज्ञान भी हो सकता है, एवं नारायण श्रौर इन्द्र के भय से कम्पन होता है श्रर्थात् कांपते हो इन दोनों भयों के निवृत्त्यर्थ डरती हुई सेना को कहने लगे कि, श्राप डिरये नहीं, कारण कि, श्रपना श्रापस में स्वामी सेवक भाव है, डरने से वह भाव भिट जावेगा, इस कारण भगवान् उनको इस प्रकार कहते हैं जैसे कि समानता वालों से बोला जाता है भो मदन ! (कामदेव) हे मारूत! हे देववधुश्रों! ग्राप किसी प्रकार मत डिरये, ग्रापको ग्रापका स्वामी इन्द्र दण्ड नहीं देगा ग्रौर मैं भी दण्ड नहीं दूँगा, ग्राप निश्चिन्त रहिये, किसी भी कार्य के वास्ते जो घर में ग्राते हैं वे 'ग्रतिथि' माने जाते हैं, निवृत्ति मार्ग में तो चोर एवं हत्यारे भी घर में ग्रावें तो उनको भी ग्रतिथि मान उनकी ग्रतिथिवत् सेवा की जातो है, यों ग्रतिथि सेवा करने से ही जन्म की सफलता होती है, जैसे कहा है कि, 'एतावज्जन्म साफल्यं' भ्रम से (ग्रज्ञान से) कोई कार्य सिद्ध नहीं होता है तो भी ग्राश्रमवासियों का धर्म है ग्रतिथि की सेवा करनी, ग्रतः हम ग्राश्रमवासियों का ग्रातिथ्य स्वोकार कीजिये, इससे क्या होगा ? इसका उत्तर देते हैं कि इससे ग्राश्रम ग्रूच न होगा यद्यपि ग्राप जिस मनोरथ से ग्राये हो वह सिद्ध न हुग्रा तो भी कोई हानि नहीं क्योंकि यहां रहने से विशेष लाभ होगा कि परोपकार की सिद्धि होगी, जो निर्दोष महत्पुक्ष हैं उनका तो 'परोपकार करना ही' रीति है । जिससे उनके घर सर्व देव ग्रतिथि ग्राते रहते हैं जैसा कि कहा है 'गृहेषु येष्वतिथयः'।।।।।

श्लोक—इत्थं वदत्यभयदे नरदेव देवाः सन्नीडन म्रशिरसः सघृगां तमूचुः । नैतद् विमो त्विय परेविकृते विचित्रं स्वारामधीरनिकरानतपादपद्ये ।।६।।

श्लोकार्थ—हे नर देव ! ग्रभय दे ने वाले भगवान के इस प्रकार कहने पर, लज्जा से उनके मरतक नीचे हो गये, यों नम्र हुए कामाटि, कृपायुक्त, उन प्रभु को कहने लगे ग्रात्मा में ही रमण करने वाले, जितेन्द्रिय भीर सत्पुरुषों से पूजित हैं चरणकमल जिनके ऐसे ग्रविकारी परब्रह्म ग्राप में दों दया करना किसी प्रकार विचित्र नहीं है ॥६॥

सुबोधिनी—एवं श्लोकद्वयेन कामाभाव उक्तः,
तथा च माहात्म्यमुक्तं भवति, पुरुषबुद्धिग्राह्यं
जिनेन्द्रियत्वादि, तिन्नराकरणं चतुर्भिवंदन्
विभिस्तदाह, भगवद्भगवदीयासाधारणेधमेः, तत्र
प्रसङ्गं भगवद्धमंमाह, भयाभावमात्रमाशंसितं,
पूजाप्यधिका, तामाहेन्थं वदतीति, महतो वचन—
मेवाल्पानां पूजाप्रकारः स्वन्यूनताख्यापकः,
प्रभयदानान् न परं दानं, ग्रासनादिकमपि
प्राप्तमिति गम्यते, हे नरदेवेत्यभयदान देयमिति
लौकिक उपदेशः. तेपि स्वरूपतो महान्त इति
देवा इत्युक्तं, विरुद्धकरणात् वीडा. महतां

बहुमानान् कृतस्रशिरस्त्वं, वेश्यादिदर्शनात् कामे विचिकित्सा तत्सिहितं कर्म कृपासिहतं वा दीनदर्शनात् क्रियाविशेषणात्वे विज्ञापनामिव भक्तेषु कुर्वन्ति, स्वनाशितान् भक्तान् स्मृत्वा त्विय सर्वं सम्भवित सर्वेषां पितामहवन् नियामकत्वात् तत्कृतक्षोभा-भावाच्च, गुणकार्यं विकृतं तदभावे, किञ्च ज्ञानेन्द्रियजययोरिष प्रसिद्धानामिष श्लाध्ये सम्मते ज्ञानेन्द्रियजययोरिक प्रसिद्धानामिष श्लाध्ये सम्मते ज्ञानेन्द्रियजययो कि वक्तव्यौ ? तदाह स्वारामाश्च ते धीराश्च तेषां निकरेरानतं पादपद्यं यस्येति ॥६॥

व्याख्या—(इस प्रकार दो श्लोकों से कामादि दोष के ग्रभाव का वर्णन किया ग्रौर माहात्म्य कहा) ग्रव चार श्लोकों में से तीन (श्लोकों) से पुरुष बुद्धि से ग्राह्य जितेन्द्रियत्वादि का निराकरण करते हैं—

भगवान और भगवदियों के ग्रसाधारण धर्मों से वह समभाते हैं जिसमें प्रथम प्रसंग सहित, भगवात के धर्मों को कहते हैं, ग्रभयदान ही सब दानों में उत्तम कहा गया है ग्रौर पूजा भी ग्रधिक है, जिसका भी वर्णन किया हुम्रा है इस विषय का वर्णन 'इत्थं वदत्यभयदे' इलोक में करते हैं, साधारण जीवों का पूजन (स्रादर सत्कारादि) महापुरुषों की केवल वाणी से थोड़े शब्द उच्चारण में ही हो जाता है, उन शब्दों से उन (महापुरुषों) में दैन्य के दर्शन होते हैं। अन्नदान, विद्यादान, सुवर्णदान, भूमिदान, वस्त्रदानादि की तुलना में भयभीत हुए जीवों को भय से छुड़ाने का दान ही सब से उत्तमदान है। काम, ग्रादि को ग्राश्रम में ग्रतिथि सत्कार स्वीकार करने के लिये कहा गया जिससे समभा जाता है कि उनको ग्रासन ग्रादि भी मिले हैं। इलोक में "नरदेव !" सम्बोधन किया है, जिससे सूचित होता है कि ग्राप (राजा) को भी ग्रतिथि सत्कार करना तथा शरणागतों को अभय दान देना चाहिये। यह लौकिक उपदेश (राजा को) है। कामादि भी स्वरूप से महान् हैं अतः उनको 'देवाः' कहा गया है परन्तु उनने बड़े होते हुए भी विरुद्ध कार्य किया, फिर भी नरनारायगा ने उनका आदर किया जिससे लज्जा आने के कारगा उनके शिर भुक गए। वेश्यादि देखने से नरनारायए। को कामदेव के प्रति घुणा हुई, उसके होते हुए भी प्रथवा कामादि का प्रयत्न निष्फल होने से उनको दीनता पूर्ण देखने से नरनारायण का यह कार्य कुपा-युक्त है। इलोक में 'सघृगा' शब्द यदि क्रिया विशेष माना जाए तो फिर अर्थ ऐसे होगा कि नरनारायगा ने नाश किए हुए अपने भक्तों का स्मरण कर अब इन कामादि को इस तरह विनय पूर्वक कह रहे हैं आपके नियामक होने से पितामह की तरह सबकी रक्षा करते हैं। कामादि द्वारा की गई विरुद्ध क्रिया से भी आप को दुःख न हवा, गुर्गों का कार्य विकार वाला होता है जो आप में नहीं है तथा जिनने ज्ञान एवं इन्द्रियों को जीत लिया है ऐसे प्रसिद्ध पुरुषों द्वारा ग्राप प्रशंसित हैं तो फिर ग्राप में ज्ञान एवं इन्द्रियों पर विजय है तो इस विषय में तो कहना ही क्या ? इस पर कहते हैं कि - ग्रात्मा में ही रमएा करनेवाले जितेन्द्रिय धीर सत्पृष्ठ्य जिनके चरएा कमल पूज रहे हैं वैसे श्राप हैं ॥६॥

व्लोक—त्वां सेवतां सुरकृता बहवोन्तरायाः स्वौको विलङ्घ्य परमं व्रजतां पदं ते । नान्यस्य बहिषि बलि ददतः स्वभागान् धत्ते पदं त्वमविता यदि विघ्नमूघ्नि ॥१०॥

श्लोकार्थ—हम जीवों का ग्रपराघ करना सहज धर्म ही हो गया है, यह कोई ग्राइचर्य की बात नहीं है, यों होते हुए भी ग्राप उन पर दया एवं ग्रनुग्रह ही करते हैं, देवलोक स्वर्ग का उल्लंघन कर ग्रापके परम पद वैकुण्ठ को जाने वाले ग्रापके सेवकों के मार्ग में देव ग्रनेक विघ्न करते हैं जिसका कारण बताते हैं कि भक्तजन वैकुण्ठ प्राप्त करने की इच्छा से ग्रापका ही जब भजन करने लगते हैं तब देव समभते हैं कि ग्रब ये भक्त हमको बिल न देंगे ग्रतः विघ्न करते हैं जो ग्राप की भक्ति नहीं करते हैं उनके कार्य में विघ्न नहीं डालते हैं क्योंकि वे देवों को बिल देते हैं, किञ्च जो भक्त ग्रनन्य-

भाव से ग्रापका भोजन करते हैं उनके रक्षक ग्राप हो ग्रतः वे भक्त निश्चिन्त होकर विघ्नों के सिर पर पैर धरकर ग्रापके वैकुण्ठ में सुखपूर्वक पहुंच जाते हैं ॥१०॥

सुबोधनो — त्विय सर्व युक्त परं मेवकानां दुर्दशेति तिन्नराकरणां च पाक्षिकमतो नित्य- निराकरणाय तदनुवदित. प्रवाहमर्यादासहितो भक्तः पृष्टो भवित तत्रोभयत्राधि उता देवाः सेर्व्याः स्वसेवापरित्यागेन भगवत्सेवापराणां प्रवाहमर्याद- योविंदनं कुर्वन्त्यतः प्रवाहमर्यादयोः पदमलब्ध्वा दीना एव भान्ति, तदाह त्वां सेवतामिति, फलपर्यन्त मिति पदं वजतामित्युक्तं, यद्यपि "यथा तरो"रिति- न्यायेन भगवत्पुजायां तृप्ता भवन्ति तथ।पि भगवद्भक्तस्य देयाभावान् न सेवामात्रेण तृष्टा भवन्ति, तदाह सेवतामिति, बहुप्रकारा विद्नास्तत्त्त्वार्ये तत्रश्च किमपि कार्यं न सिध्य-

तीत्यर्थः, प्रवाहे विल ददतः स्वभागान् मर्यादायां, न च ते सर्वत्र विघ्नकर्तारो दुर्जना इव, तदाह् नान्यस्येति, अन्यत्वेनैकत्वात्, यद्यपि "यदनुचरि-तेति" न्यायेन भगवतोपीदमभिमतं तथापि लोकापवादन् दयया वा यद्यविता विघ्नस्थानं प्राप्नोति किच्चदित्यर्थः, विघ्नानां प्राचुर्ये कि कर्तव्यमत ग्राह यदि विघ्नमूध्नीति, विघ्नास्था-कार्यं नेतुं मस्तके स्थापितवन्तः, यदि तत्रवे तस्यावनं तदा तत्रवे पदं च धत्त इत्यर्थः, उत्तरवाक्यगतो यच्छव्दस्तच्छव्दं नापेक्षते, "तथा न ते माधवे" त्यत्र भवदीया यादवा इवोदासीनाः सेवमानास्त्वत्रे तिविशेषः ॥१०॥

व्याख्या—ग्राप सर्व समर्थ षड्गुरा संयुक्त प्रभु जो कुछ करते हैं वह उचित ही है, जिसमें सेवकों की दुर्दशा हो वह उचित कैसे ? इस शंका का निवारण करते हैं—प्रवाही ग्रौर मर्यादी भक्तों पर जब ग्राप ग्रनुग्रह करते हो तब वे ग्रापके ग्रनन्य भक्त बनकर ग्रापका ही भजन करते हैं उसको सहन न कर प्रवाही तथा मर्यादी देव उनके कार्य (सेवादि) में विष्न डालते हैं, किन्तु वे उन विष्नों की परवाह नहीं करते हैं, कारण कि वे समभते हैं कि हमारे रक्षक देवाधिदेवों के ग्रधिपति परब्रह्म स्वयं है, जिससे वे विष्नों के सिर पर पैर धरकर वैकुष्ठ में सुख से चले जाते हैं, उनको भगवच्चरित्र के गुरागान तथा सेवा का बल है।

वास्तव में 'यथातरोर्मू ल निषेचतेन' इस श्लोकानुसार, जैसे पेड़ की मूल में पानी देने से वृक्ष की शाखा पत्ते ग्रादि को पानी प्राप्त हो जाता है, वैसे ही भगवान् कृष्ण सर्व देवों की जड़ हैं उनके भजन से सर्व देवों का भजन हो जाता है उनकी तृप्ति से सब देव तृप्त हो जाते हैं, ग्रतः देव भगव— द्रक्तों की सेवा में विघ्न डालते ही नहीं हैं, यदि कदाचित् प्रभु की विशेष लीला के कारण विघ्न डालें, तो भी भक्तों के ग्रागे वे विघ्न ग्रांकचित्कर हैं ग्रर्थात् गणना में ही नहीं हैं। १०॥

क्लोक--क्षुत्तृद्त्रिकालगुरामारुत जैह्वयशैश्नायानस्मानपारजलधीनिततीर्य केचित् । क्रेधस्य यान्ति विफलस्य वशं पदे गोमंज्जन्ति दुश्चरतपश्च वृथोत्सृजन्ति ॥११॥

श्लोकार्थ—विद्न ग्रनेक हैं, उनमें से क्षुधा, पिपासा, शीत, उष्णता, वर्षा, वायु, रसना इन्द्रिय का भोग तथा स्त्री पुरुष द्वारा परस्पर रसभोग, इस प्रकार के

१ भूख, २- प्यास, ३-सर्वी, ४-गर्मी, ५-जीभ का विविध रसों का भोग, प्रकृति के द भोग हैं-भूख प्यास, सर्वी गर्मी, वर्षा, हवा, जीभ के स्वाद, काम उपभीग।

प्रकृति के ग्राठ मुख्य विघ्नरूप (देव) हैं, ग्रतः इस प्रकार काम समुद्र को कोई बिरला पार कर सकता है, उसमें भी तपस्वी तो छोटे गड्ढे में ही डूब जाता है, वह गड्ढा है 'क्रोध' जो क्रोध के वश हुग्रा उसकी तपस्या बार बार ग्रहंकार से शाप देने के कारण नष्ट (वृथा) हो जाती है, काम तो व्यवहार में कुछ सुखाभास देता है किन्तु क्रोध तो सर्वथा कष्टप्रद एवं हानिकर होता है ॥ ११ ॥

मुबोधिनी—एतद्दृढीकरणाय विघ्नानां माहा— तम्यमाह, परः सहस्र प्विप विघ्नेषु षड् वयं प्रधान-भूतास्तत्र। प्युत्तरोत्तराधिनयं, तदाह भूदित्यादिनां, "समुद्र इव हि काम" इतिश्रुते, श्रष्टप्रकृतिकस्य कामस्योत्तरणं किठनं, श्रष्टधा यावज्जीवमनन्त-जन्मसु वाधने, तत्र सहनं तरणं प्रतीकारो मज्जनम्, प्रतीकारसाधनानि मज्जनकर्तृणि, वशीकरणं चापरो धर्मः, सर्वेषामवशीकृतानामेव तरणादिशङ्का, श्रातिनोयंति बहुकालसहने तथा न बाधन्त इति ते दुर्लभाः, कामे तु मग्नस्यैन्द्रियं सुखमस्ति क्रोधे तदिष न, शत्रु मरणस्य दुःखा-भावहेतुत्वेषि न स्वकृते विशेषः, क्रोधश्र्य दुःखात्मकः, तदप्यविवेकाभिमानवत एव, किञ्च

क्रोधे सहनशङ्कं व नास्ति वशीकृत एव भवतीत्याह वशं यान्तीति, कामविचारे क्रोधस्त्वितुच्छः, प्रवाहमर्यादायां स्थित्यभावाद विवेकविधुतित्वाच्च हेतोरप्यभावात्, तदाह गोः पदे मज्जन्तीति, विरुद्धवाक्यस्य पदैकदेशे मज्जन्तीत्यर्थः, कामः कायिकः क्रोधो वाचितक इति सिद्धं, उभयोस्ता-रतम्यार्थं श्लिष्टवचनं, कामे मग्नानां मर्यादा-फलानुभवोस्ति क्रोधे तदिप नेत्याह, दुश्चरं तपश्च वृथोत्मृजन्तीति मग्नः शिरोभारिमव, स्वपरार्थो-पयोगाभावाद वृथेति, त्रिकालगुगाः शीतोष्णवर्षाः, प्रतिशयेन तीर्त्वा पद खुरिनिमिते, एवं कामक्रोधा-भावं भगवित हष्ट्वा भक्तेष्टप्रार्थनस्वपौरुषवर्गान-मिषेण स्नुतिरुक्ता ॥११॥

व्याख्या—इस विषय को दृढ़ करने के लिये विघ्नों का माहात्म्य कहते हैं—सहस्त्रों विघ्न हैं उनमें से ६ मुख्य हैं उनमें भी उत्तरोत्तर श्रथित् एक से दूसरा बलवान है।

जिसका वर्णन 'क्षुत्तृट्' श्लोक में करते हैं, 'समुद्र इव हि काम' श्रुति कहतो है कि काम (चाहना) समुद्र के समान है ग्रर्थात् जैसे समुद्र के पार जाना कठिन है वैसे ही काम को तैर कर पार जाना ग्रशक्य है, क्योंकि उस काम की ग्राठ प्रकृतियाँ हैं एवं उनके प्रतिकार के साधन भी केवल दुस्तर नहीं किन्तु डुबोने वाले हैं, उनको वश करने का धर्म (साधन) पृथक् है, जिन लोगों ने इनको वश में नहीं किया है वे कैसे पार पहुँचंगे ? बहुत समय तक उनका सहन कर लेने से वैसे बाधा नहीं करते हैं, यों वे सहन करने वाले दुर्लभ हैं। काम ग्रीर क्रोध की तुलना करते हुए कहते हैं कि जो मनुष्य काम (विषय) में मग्न हैं उनको व्यवहार में लौकिक इन्द्रियों का सुख तो मिलता है, किन्तु क्रोध करने वाले को तो वह भी नहीं प्राप्त होता है, शत्रु के मरने से दु:ख का ग्रभाव होता है किन्तु खास ग्रपने को उससे कोई विशेष ग्रानन्द नहीं मिलता है क्योंकि क्रोध दु:खात्मक है, सदैव दु:ख देनेवाला है, वह भी ग्रविवेकी तथा ग्रभमानी को विशेष दु:खदाता है।

क्रोधी मनुष्य सहन कर सकेगा यह शंका ही नहीं उठती है, ग्रर्थात् क्रोधी में सहन करने की शक्ति ही नहीं होती है, कारण कि क्रोध में वह शक्ति है जो वह क्रोध को ग्रपने वश में कर लेता है क्रोध ग्रति तुच्छ है, ग्रतः प्रवाह वा मर्यादा में भी क्रोधी स्थिर नहीं रह सकता है, क्योंकि क्रोध से विवेक चला जाता है जिसका कोई कारण भी नहीं होता है, क्रोधी लोग छोटे गड्डे में ही इब जाते हैं. जिससे परस्पर विरुद्धवाक्य के भावार्थ न समभने से उसमें ही गोता खाने लगते हैं, इससे यह सिद्ध हम्रा कि काम कायिक है सौर क्रोध वाचिनक है, दोनों का तारतम्य (भेद) बताने के लिए इकट्रे वचन कहे हैं काम में जो मग्न हैं उनको मर्यादा फल का अनुभव होता है, क्रोध में वह भी नहीं होता है. वे क्रोधी ग्रपनी दस्तर तपस्या भारवाही (बोभ उठाने वाले) की तरह वथा गवाँते हैं, वे क्रोधी तप से न अपना हित करते हैं और न दूसरों का, अतः तप की व्यर्थता हो जाती है।।११।।

ग्राभास--एवंज्ञानमचिन्त्यैश्वर्याज्ञानादिति तिन्नराकरणाय स्त्रियो विशितवानित्याहेतीति,

ग्राभासार्थ - ग्रब तक कामादि देवों को भगवान के ग्रचिन्त्यैश्वर्य का ज्ञान न था, उस ग्रज्ञ न को मिटाने के लिए विभू प्रभू ने ग्रतिसौन्दर्य वाली ग्रद्भुत ग्राभूषणादि से युक्त विविध स्त्रियाँ प्रकट कर दिखा दी, जिसका स्राशय स्राचार्य श्री कारिका में दिखाते हैं-

कारिका-स्त्रीभिः कामजयो यस्य क्रोधस्याप्यचंनेन हि। उत्कर्षाधायकत्वेन ह्य भयोरित्यचिन्त्यता ॥१॥

कारिकार्थ - भगवान श्री नरनारायण ने स्त्रियों के (देव स्त्री ग्रप्सराग्रों के) ग्रनेक प्रकार के नत्य हास्य ग्रौर कटाक्षादि से मोहित न हए ग्रथीत् काम की सेना का भ्रम निष्फल कर काम पर विजय प्राप्त कर ली, इसी प्रकार कामादि के इस अनुचित कार्य करने पर भी क्रोध न कर उनका पूजन ही किया, जिससे अपना उत्कर्ष सिद्ध किया, उन दोनों कार्यों की महत्ता किसी के भी समभ में ग्राना कठिन है।

श्लोक--इति प्रगुगतां तेषां स्त्रियोत्दभुयतदर्शनाः । दर्शयामास शुश्रुषामर्चने कुर्वतीविभुः ॥१२॥

श्लोकार्थ-इस प्रकार देवता स्तुति कर ही रहे थे तो इतने में सर्वसमर्थ प्रभु ने ग्रपने ग्रलौकिक सामर्थ्य से उन स्त्रियों से भी ग्रधिक विशेष ग्राभूषणादि से समिज्जित एवं म्रतिशय लावण्यवती (सून्दर) ग्रद्भुत स्त्रियाँ प्रकट कर दिखाई, उन्होंने प्रकट होते ही भगवान की प्रार्थना की, कि हे प्रभो ! स्राज्ञा करो, स्रौर स्राज्ञा पाते ही कामादि की सेवा में लग गई ॥ १२ ॥

सम्बन्धिन्य इति वा, अण्डान्तरस्थाः, अन्यथोर्वशी- तृष्णीम्भावेनापि सर्वसिद्धौ किमित्येवं कृतवा-दानमनुचितं स्यात्, कामादोनामि विवेकविस्मार- नित्यत ग्राहः विभुरिति, समर्थस्य हि सङ्गे सह कत्वेनात्या तत्वं, ग्रत्यदभूतं दर्शनं यासां ताः स्त्रीः, क्रोडनं, तद्वदित्यर्थः ॥१२॥

सबोधिनी नेवां सतां तेभ्य इति वा, तेवामेव अर्चने कामादीनां पूजायां स्नापनादी, नन्

व्याख्या नरनारायण ने ग्रपने प्रभाव से जिन स्त्रियों को प्रकट किया, वे स्त्रियाँ भी इनकी संबंधिनी थी, जो यों न होता तो उर्वशी का दान देना अनूचित दिखता, ये स्त्रियाँ अत्यन्त अद्भूत थीं जिसका कारण काम। दिदेवों का विवेक (ज्ञान) ग्रादि भी इन्होंने नष्ट कर दिया है, जिससे वे भी मोहित हो गये। ये स्त्रियाँ जगत् की मूर्त्तिमती लिक्ष्मियाँ हैं यों भास रहा था। ग्रतः देवानुचर ऐसे दिव्य स्त्रियों का पूजनादि कैसे कर सकते ? यह सर्व कार्य यदि भगवान् मौन धारण कर लेते तो भी सिद्ध हो जाते, इस पर कहते हैं कि ग्राप 'विभु' सर्वसमर्थ हैं ग्रतः ग्रपना प्रभाव दिखाकर उनका ग्रहंकार नाश करना ग्रावश्यक था।।१२॥

### श्लोक—ते देवानुचरा हब्द्वा स्त्रियः श्रीरिव रूपिएगीः । गन्धेन मुमुहुस्तासां रूपौदार्यहर्तश्रियः ॥१३॥

श्लोकार्थ—लक्ष्मी के समान मूर्त्तिमती सुन्दर स्त्रियों के दर्शन से एवं उनके दिव्य रूप तथा उदारता से इन्द्र के अनुचरों का तेज नष्ट हो गया और उनके मन मोहिनी दिव्य गन्धमात्र से मोह को प्राप्त हो गये ॥ १३ ॥

मुबोधिनी—ग्रदेयदानं वक्तुं तदपेक्षामाह ते देवानुचरा इति, इन्द्राद्यन्तः पुरस्त्रीदर्शनेपि मोहा-भावाय, ताहशोपि सर्वजगत्श्रियो मूर्तिमत्य इव जाता इति तासां पद्मिक्जल्कगन्धानां गन्धेनैव मोहं प्राप्ताः कुतः पूजाज्ञानिमत्यर्थः, श्रीरिति द्वितीया बहुवचनं, गन्धेनैव यत्र मोहः किम्पुनः स्पर्शनादि-भिरितिभावः, लोलुपतां वक्तं विशेषणान्तरमाह,

तासां रूपौदार्याभ्यां हता श्रीर्येषामिति, उत्तर-सम्बन्धे षष्ठ्या ग्रलुक्, श्रीद्विविधा, कान्तिर्धनं चेति, रूपेण कान्त्याधारेण कान्ति-नाशः, ग्रौदार्येण च धनस्य, ग्रौदार्याभावे धनं शिलावत्, ग्रथ वा, रूपस्य यदौदार्यं तासां रूपसन्निधिमात्रेण सर्वे रूपवन्तो भवन्तीति पूर्वकान्तेर्नाशः ॥१३॥

द्याख्या—इनको ग्रदेय दान देना है, वयों कि ये देवानुचर होने से दान लेने के योग्य हैं। इन्होंने इन्द्रादि देवों के ग्रन्त:पुर की स्त्रियाँ देखी हैं ग्रतः इन स्त्रियों के देखने से उनको मोह नहीं होना चाहिये, ऐसों को भी, सर्व जगत् के श्री की मूर्त्तिमती ये स्त्रियाँ थी, ग्रतः इनके केवल श्री ग्रंग की गन्ध से ही वे मोहित हो गये जो मोह को प्राप्त हो जाते हैं उनको पूजा का ज्ञान कैसे होगा? जहाँ गन्ध मात्र से मोह हो जाता है तो ग्रंग संग से उनकी क्या दशा होगी? उन स्त्रियों के रूप ग्रौर उदारता से देवानुचरों की श्री (तेज, शोभा, कान्ति) नष्ट हो गई थी।

'शी' दो प्रकार की होती है, एक रूप (शोभा), दूसरा धन (उदारता) स्त्रियों के श्री रूप कान्ति से उनका तेज नष्ट हो गया ग्रौर ग्रपनी उदारता से उनके धन का भी तेज (गर्व) नष्ट कर दिया उदारता नहीं है तो वह धन भी पत्थर के समान निरर्थक है। रूप की उदारता से ग्रन्य जो पास में हो उनका रूप भी विशेष मुन्दर हो जाता है। इसी तरह उन स्त्रियों के पास होने से देवान्चरों के प्रथम रूप की कान्ति का नाश हो गया है।।१३।।

### श्लोक—तानाह देवदेवेशः प्ररातात् प्रहसन्निव । ग्रासामेकतमां वृङ्ध्वं सवर्गां स्वर्गभूषराम् ॥१४॥

इलोकार्थ—इन्द्र के भी ईश श्री नरनारायण मानों हँस रहे हैं, यों ग्राकृति कर प्रणात (प्रणाम करते हुए) उन देवों को कहने लगे कि, इन स्त्रियों में से ग्रपने वर्ण (देववर्ण) वाली ग्रौर जो स्वर्ग की ग्राभूषण रूप हो उसको ले लो ॥१४॥

मुबोधनी— तेषामभित्रायं ज्ञात्वादेयमपि दत्तवानित्याह तानिति, ग्रधिकाराभिनिवेशं दृढं मत्वा सन्तुष्ट इव ददातीति देवानां देवा इन्द्राद-यस्तेषामीश इति, उर्वश्यापीन्द्रस्य भोगः, ग्रतोप-कारिभोगपर्यवसानान् न दद्यात्, तेषां दोषाभाव-

माह प्रग्तानिति, मोहमिप प्राप्य ता न पश्यन्ती-त्यर्थः, ग्रत एव द्रष्टुमिप भोतान् दृष्ट्वा जातमिप हास्यं दोषाभावायापसंहृतमित्याह प्रहसिन्नवेति, भवतामिन्द्रस्य चोपकाराय सवर्गा मिति, समानो वर्गो यस्या इतिपञ्मी ॥१४॥

व्याख्या—भगवान् नारायण ने उनके हृदय का स्रिभित्राय जानकर जो वस्तु देनी नहीं चाहिये वह भी दे दी। उनका इस पदार्थ में दृढ़ स्रिभित्नवेश है यों समक्षकर जैसे कोई प्रसन्न होकर देने लगे, क्योंकि ग्राप देवों के देव इन्द्र के भी स्वामी हैं स्नतः स्वामी को सेवक के मन की इच्छा पूर्ण करनी चाहिये, उर्वशी से ही इन्द्र का भोग हो सकता है (परन्तु) स्रपकारियों को (तो) भोग योग्य पदार्थ नहीं देने चाहिये ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि स्रब इनमें वह दोष नहीं रहा है कारण कि स्रब ये नमन कर दोन बन गये हैं। स्त्रियों से मोह प्राप्त होने पर भी उनको देखते नहीं है, इसलिए देखते हुए भी जो उरते हैं वे निर्दोष है यों मान हँसने लगे जिससे दोष का उपसंहरण कर लिया, स्नाप स्नौर इन्द्र के उपकारार्थ स्नपने वर्ण वाली (देव वर्ण वाली) स्नौर जो स्वर्ग की शोभा बढ़ावे वैसी एक कोई भी स्त्री स्नाप ले लीजिये ऐसी स्नाज्ञा की ॥१४॥

श्लोक--श्रोमित्यादेशमादाय नत्वा तं सुरबन्दिनः । उर्वशीमप्सरः श्रेष्ठां पुरस्कृत्य दिवं ययुः ॥१५॥

श्लोकार्थ--भगवान् की ग्राज्ञा को 'ग्रो ३म' कह कर सिर पर चढाया वे देव बढ़ी भगवान् को प्रगाम कर ग्रप्सराग्रों ने उत्तम उर्वशी को ग्रामेकर स्वर्ग को गये ॥१४।

सुबोधिनी—ग्रत्यनुभावप्रवृति वक्तुं हेतुमाह | सेवकत्वस्थापनं, दत्तग्रहरो कीर्तिस्थापने च हेतु-ग्रोमिति, ग्रोमित्यङ्गीकारे, ग्राज्ञामादाय, नमनेन | बंन्दिन इति, ग्रप्सरस्त्वमेतेवां सुखाय ।।१५।।

द्याख्या—विशेष स्रनुभाव की प्रवृत्ति बताने के लिए कारण कहते हैं कि उन्होंने भगवदाज्ञा को 'स्रो३म' कहकर सिर पर चढाया, स्रौर प्रणाम करने से स्रपना सेवकत्व स्वीकार किया, जो प्रभु ने दिया उसके लेने में स्रौर कीर्ति के प्रसिद्धि में हेतु बताते हैं कि, वे 'बन्दी' हैं, उर्वशी में जो स्रप्सरत्व हैं वह इन सबके सुख के लिए हैं ॥१४॥

क्लोक--इन्द्रायानम्य सदिस शृण्वतां त्रिदिवौकसाम् । जन्त्रनीरायग्णबलं शक्रस्तत्राम विस्मितः ॥१६॥

१—इस बस्तु के लेने की हढ़ इच्छा है।

श्लोकार्थ — उस काम सेना ने इन्द्र को प्रिणाम कर श्री नारायण भगवान के बल का जोर से सभा में वर्णन किया, जिसको सर्व देवों ने सुना एवं इन्द्र भी सुनकर ग्राहचर्य के साथ भयकीत हुग्रा ॥१६॥

सुबोधिनी—ग्रनुभावमाहेन्द्रेति कामादिजयो भयं, यथासुखं करिष्यतीति चरित्रेगा वशीकरणं, इन्द्रादिमानभङ्गश्चे ति बलं, तत्रासेति विस्मयः ॥१६॥

च्याख्या—वे इन्द्रानुचर नारायण का प्रभाव कहने लगे-प्रथम तो उन्होंने सभा में जोर से स्पष्ट कहा कि हम पर नारायण ने जय पाई, उनके ग्रागे हमारी कुछ न चली। न केवल इतना ही किन्तु ग्रपने प्रभाव से हम सब को वश में कर लिया, जिससे हमारे स्वामी इन्द्रादि का मान भी भंग कर दिया। ऐसे वे प्रभावशाली हैं, यह सुनकर इन्द्र डर गया, ग्रौर समक्ष गया कि वह सुखपूर्वक सब कुछ कर सकेगा, इससे विस्मय में पड़ गया।।१६॥

ग्रामास--एवं देवविस्मापनं नारायणचरित्रमुक्त्वा क्रमेणोपकारानुसारेण सर्वाव-तारान् सङ्क्षेपत ग्राह यावदध्यायसमाप्ति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार देवों को ग्राश्चर्य में डालने वाला नारायण भगवान् का चरित्र कह कर ग्रव ग्रध्याय समाप्ति तक क्रमपूर्वक उपकारानुसार सर्वावतारों के चरित्र संक्षेप में कहते हैं।

क्लोक—हंसस्वरूप्यवददच्युत ग्रात्मतत्त्वं दत्तः कुमार ऋषभो भगवान् पिता नः । विष्णुः शिवाय जगतां कलयावतोर्णस्तेनाहृता मधुभिदा श्रुतयो ह्यास्ये ॥१७॥

श्लोकार्थ—जो भगवान् ग्रच्युत हैं, उनने हँस का ग्रवतार धारण किया, एवं दत्तात्रेय सनकादिक तथा हमारे पिता श्री ऋषभदेव के रूप में ग्रवतार लिया। ये ग्रवतार भगवान् विष्णु ने जगत् के कल्याणार्थ ज्ञान शक्ति की कलाग्रों को प्रकट कर लिये हैं, उनने ही ज्ञान किया शवित की कलाग्रों को प्रकट कर हयग्रीव ग्रवतार धारण किया जिससे मधुकैटभ दैत्य का वध कर उससे वेद ले ग्राये ।।१७।।

मुबोधिनी—तत्र. क्रियापेक्षया ज्ञानस्य प्राधान्यं तत्रापि प्राथम्यं सनकादीनां तेन प्रथमं हंसेति हंसः चरित्रं त्रयोदशाध्याये स्पष्टं, तथान्यान् प्रमारापर्यन्तानाहाच्युत इति, सवस्व- रूपेष्विप स्वरूपच्युतिः, ग्रानन्दरूप एव तत्तदाक रंप्रदशंयतीत्यर्थः, ग्रवददच्युत ग्रात्नतत्त्वमिति

पूर्वार्धे सर्वत्रानुषङ्गः, हंसदत्तात्रेयसनःकुमार-ऋषभाज्ञानकलावतीर्गाः, तृतीयपादस्य सर्वेष्व-वतारेष्वनुषङ्गः, फलवाक्यस्य कलयेति, ज्ञानशक्त्या क्रियाशक्त्या वा, जगतामिति त्रिलोकस्थितानां तत्तदुपकारसिद्धचर्थं बहुवचनं, ग्रवतारास्त्रिविधाः सहजरूपाः समागताः शुद्धसन्त्वशरीर ग्राविभूं ताः

१ ग्रनेक प्रकार के उच्च नीच रूप धारण करते हुए भी जिसमें किसी प्रकार की क्षति (कमी) त हो।

स्वत एवेति च, तत्र पुरुषशरीरे नारायणः शरीरे च तदन्ये शरीरे कृष्णः स्वतः ऐक्यमभिमाने, ग्राधाराधेयभावो निरिभमाने, हंसस्त्वानन्दमयः प्रियशिरस्त्वादिरूपः, हंसस्येव स्वरूपमस्यास्तीति हं अस्वरूपो, ग्रतोस्य भिन्नतया निर्देशः, ततश्चत्वारः, कुमारस्यावेशेप्यवतारतुल्यत्वं, ऋष्मे विशेषमाह भगवान् पिता न इति, षङ्ग गौश्वर्याविभावो भगवन्मागप्रवर्तकश्च, "ग्रजनामं नामान्यगर्षदि" त्येश्वर्यं परिपालनं वीर्यं "शतकृत्व" इति धर्मो वा, "जनपद" इतियशः, "जयन्त्यामि" तिश्रीः,

"नायं देह" इतिज्ञानं, "ग्रहगृहीन इवे' तिबैराग्यं, ग्रस्मज्जननं भगवन्मार्गः, तेनेति सहितस्तृनीयपादं -ग्रिमचतुर्षु ज्ञानप्राधान्येन वेदोद्धरणं हयग्रीवे मधुकैटभवधो वेदोद्धरणं च चरित्रं, कर्णाभ्या-मुत्पद्यमानौ झब्दमिन्द्रियमन्तर्भाव्योत्पन्नौ, तद्ध— धेन तदुदरात् स्वखे निवेश्याहृताः श्रुत्य इत्यर्थः, मधोरेव ग्रहणं प्रकृते ज्ञानोपयोगायः प्रपश्चस्य मधुत्वं, कीटानामपीन्द्रगोपादीनां भा ययेति तामसी माया, तस्यामुत्पन्नः केटभः प्रवाहपोषक इति तद्धवे मर्यादासिद्धः ॥१७॥

च्याख्या—क्रिया से भी ज्ञान प्रधान है, उसमें भी सनकादि प्रथम हैं भगवान् हंस के चरित्र का स्पष्ट वर्णन १३ वें अध्याय में किया है, एवं अन्य अवतार भी प्रमाण पर्यन्त कहते हैं, भगवान् अच्युत हैं क्योंकि सर्व प्रकार के रूपों में भी स्वमूल स्वरूप की च्युति (क्षिति या कमी) नहीं होती है, वह पूर्णता ही रहती है, सर्वत्र सर्वरूपों में आनन्दाकारी ही है अपने आनन्द को ही उस स्वरूप में दिखाते हैं, इसलिये कहा है कि अच्युत हैं कारण कि वह आत्मतत्व है, यो पूर्वार्घ में सर्वत्र समक्त लेना चाहिये।

हँस, दत्तात्रेय, सनत्कुमार ग्रौर ऋषभ ये ४ ज्ञान कला के ग्रवतार हैं। तृतीय पाद का सर्व ग्रवतारों में ग्रनुषंग है, कला दो प्रकार की है एक क्रिया कला (शक्ति) दूसरी ज्ञान कला, भगवान जो भी ग्रवतार ग्रहण करते हैं वे सर्व सकल जगत् के कल्याण के लिए ही हैं, ग्रवतार तीन प्रकार के हैं १-सहजरूप, जिसका समागमन होता है, २-शुद्ध सतोगुण शरीर में ग्राविभीव हो जाना, ३ स्वतः प्रकट होने वाले ग्रवतार,।

इनमें से 'नारायएा' पुरुष शरीर में प्रकट हुए हैं, इसी प्रकार स्वतः शरीर (शुद्ध सतोगृएा) में भी प्रवतार होते हैं, उनसे ग्रन्य दत्तात्रेय ग्रादि ग्रवतार शरीर रूप में ग्रवतार लेते हैं, किन्तु श्री कृष्ण स्वतः (बिना शरीरादि के) ग्राविभू त होते हैं, ऐक्य शरीर के ग्रभिमान होने पर होता है, ग्रर्थात् शुद्ध सतोगुणी शरीर का एवं ग्रवतार का ऐक्याभिमान होता है यों कहने का ग्राशय यह है कि जब भगवान् शुद्ध सतोगुण शरीर में प्रकट होते हैं तब ग्रपने को तथा शरीर को पृथक् नहीं समभ एक ही मानते हैं।

ग्राधार ग्रौर ग्रावेय भाव उसमें होता है जो निरिभमानी है, हंस तो ग्रानन्दमय है उसके सिर ग्रादि प्रिय रूप है भगवान् ने हस रूप धार्ण किया है ग्रतः हंसस्वरूपी कहलाते हैं। इसलिये इस ग्रवतार का पृथक् निर्देश किया गया है।

इसके ग्रनतर चार ग्रन्य भी ज्ञान शक्ति के ग्रवतार हैं, सनत्कुमार भी ग्रवतार समान कहा गया है, क्योंकि उनने ज्ञान कला के ग्रावेश से ज्ञानोपदेश किया है।

ऋषभ के सम्बन्ध में विशेष कहते हैं,— वह भगवान ऋषभ हमारे पिता हैं इनमें षड्गुरा ऐश्वर्य का ग्राविभाव हुग्रा है, ग्रतः ग्राप भगवन्मार्ग के प्रवर्त्तक हुए हैं—प्रापने ग्रजनाभ नाम वाले खण्ड में ग्रपने ऐश्वर्य से वृष्टि की 'शत्कृत्वः' कई बार दुष्काल ग्रादि में पालना की है जिससे वीर्य धर्म प्रकट कर दिखाया है प्रजा में प्रेम होते से 'यश' तथा एक सौ पुत्रों को जन्म देने से 'श्री' गुण प्रकट किया है। ग्रागने योगचर्यादि दिखाकर वैराग्य धर्म दिखाया है, ऐसे षड़गुणैश्वर्य युक्त ऋषभ जी ने ६ योगेश्वरों को जन्म दिया है जिससे ग्राप भगवन्मार्ग के प्रवर्तक हैं विष्णु भगवान् इसी तरह ग्रन्य ग्रवतारों में भी ज्ञान एवं क्रिया शक्ति से ग्रवतीर्ग हुए हैं। भगवान् का हयग्रीवावतार ज्ञान प्रधान है, जिससे ही ग्रापने वेदों का उद्धार किया है—ग्रौर मधु कैटभ दैत्य का वध किया है, दोनों वर्णों से शब्द (वेद) को ग्रपने में छिपाकर प्रकट हुए ग्रत: उन दोनों मधु ग्रौर कैटभ दैत्यों का भगवान् ने वध किया इस मधु में दैत्यपना यह है कि जिस बाह्य प्रपंच में मधु (रसण्यानन्द) नहीं है, उसमें मधु का भान करा कर जीवों को सत्य भगवद्गस से विमुख करना ग्रत: इस दैत्य को मारकर जीवों को शिक्षा दी है कि प्रपंच में 'मधु' (रस) नहीं है इसमें ग्रासक्ति न कीजिये, कैटभ दैत्य वह है जो मंसार में जुगनु की तरह किचित् प्रकाश दिखानेवाली ग्रासुरी माया से उत्पन्न हुवा हो, यह कैटम दैत्य जन्म मरण रूप संसार का पोषण करता है, ऐसे प्रवाह के पोषक कैटभ दैत्य का वधहयग्रीव ने कर, दैवी जीवों में से संसार प्रवाह वर्धक वृत्ति को निकाल दिया है, तथा वैदिक धम की रक्षा की है ग्रत: हयग्रीवावतार भी नारायण्वत् ज्ञान क्रिया विशिष्ट ग्रवतार है जिससे ग्रापने लोकोपकार किया है।।१७॥

क्लोक — गुप्तोव्यये मनुरिलौषधयश्च मात्स्ये क्रोडे हतो दितिज उद्धरताम्भसः क्ष्माम् । कौर्मे धृतोद्धिरमृतोन्मथने स्वपृष्ठे ग्राहात् प्रपन्नमिभराजममुख्रदार्तम् ।।१८॥

इलोकार्थ — ऐच्छिक प्रलय के समय में मत्स्यावतार धारण कर मनु, इला, ग्रौषिध एवं वेदों की रक्षा की है, वराहावतार ले, हिरण्याक्ष दैत्य का वध कर भूमि को जल में से ले ग्राये हैं, ग्रमृतमंथनार्थ मंदरपर्वत समुद्र न चला जावे ग्रतः कूर्मावतार ले के उस (मंदराचल) को ग्रपनी पीठ पर स्थापित किया। इसी प्रभु ने हिर (दु:खहर्ता) रूप धारण कर गजेन्द्र को ग्राह से छड़ाया।।१८।।

मुबोधनी—प्रतिपादमवतारानाह द्वाभ्यां, वेदोद्धरणसाम्यान् मत्स्य माह गुप्त इति, ग्रप्यय ऐच्छिक प्रलये, मनुरिला ग्रोषधयरच, चकाराद् वेदा हयग्रीवासुरवधं कृत्वा ग्राहृताः, बहुकाल-प्लवन इच्छायामयमवतारः, इच्छयैव प्रलयः ग्रप्टमन्वन्तरानन्तरं पुष्टित्वाददोषः, पृथिव्य ग्रिमाधिकारी बीजानि च सम्पादनीयानि च पतन्तीति तथा कृताः, ग्रस्मिन् मन्वन्तरे कृष्णा-वतारादलौकिकाधिकाराय बहुकालं तथा ज्ञानोपदेशः, भूमिसाम्ययान् तदनन्तरं वराहः, दितिजो हिरण्याक्षः, नृतीयस्कन्धषडध्यायकथात्र, ग्रत एव भूम्युद्धारो गौणः, ग्रम्भस इति न कृष्णावतारवत्, मग्नोद्धरण साम्यात्, तदनु कूर्मः ग्रमृतोन्मथनार्थं स्वपृष्ठ इति कालकूटवञ्चनादिदोषसम्भवात्

पृष्ट्या त्वदौषः, एवं देहाभिमानरहितान् चतुरो-वतारान् निरूप्य चतुर्थपञ्चमषष्टमन्वन्तवतारान् कार्यसमाप्तौ वैकुण्ठगतान् निरिभमानसान्येन वैकुण्ठादागतान् चरित्र गाह, हरिर्गजेन्द्रं मोचित-वान् "प्रपन्नार्तमोचन" मित ग्रारभ्य पञ्चसु चतुर्थमन्वन्तरावतारचरित्रत्वेन गजेन्द्रस्य स्पष्टत्वात् पञ्चमषष्टयोरग्रिमचरित्रमिति ज्ञायते, ग्राहस्य वैराग्यहेतुत्वादप्यादौ निर्देशः, प्रपन्नमिति, "सङ्ग्रामे च प्रपन्नाना" मितिवत्, पृष्टित्वाददोषः, ग्रमोचयदितिवक्तव्ये सर्वकर्तृत्वा "दमुञ्चिदि" त्याह, प्रपन्नमोचने "यस्य ब्रह्म च क्षत्रं चे" ति विक्ष्येतेत्यत् ग्राहासंमिति, न हि त ग्रोदनभूता ग्रार्ताः ।।१८।। क्याख्या—जैसे हयग्रीव ग्रवतार में वेदों का उद्धार किया वैसे ही मत्स्यावतार में भी वेदो—द्वार करने से साम्य है ग्रन्थम मन्वन्तरानन्तर जब ऐच्छिक प्रलय हुग्रा तब भगवान ने देखा कि पृथ्वी, ग्रग्रिम ग्रधिकारी ग्रौर बीज ग्रादि नन्द हो जायेंगे ग्रतः इनकी रक्षा ग्रवश्य कर्त्तव्य है यों विचारकर ही मनु, इला, ग्रौषिधयाँ तथा वेदों की रक्षार्थ भगवान ने मत्स्यावतार धारण किया, यह प्रलय ऐच्छिक होने से बहुत समय तक चलने वाला है, ग्रतः यह ग्रवतार भी वैसा ही है। ग्रन्थम मन्वन्तर के ग्रन्तर यह प्रलय हुग्रा है इसलिये इसमें जो कार्य (लीला) हुग्रा है, वह पुष्टि है जिससे इसमें किसी प्रकार का भी दोष नहीं है। कृष्णावतार से इस मन्वन्तर में ग्रलौकिक (ग्रन्य प्रकार का) ग्रधिकार होने से बहुत समय तक ज्ञानोपदेश हुग्रा है, भूमि के उद्धार की समानता से इसके बाद वराहावतार लिया है, हिरण्याक्ष का जन्म दिति से हुग्रा है ग्रतः दैत्य है, यहाँ तृतीय स्कन्ध के छठे ग्रध्याय की कथा कही है ग्रतएव यहाँ की भूमि उद्धार लीला गौण है जैसे श्रीकृष्ण ने भूमि का राक्षसों के दुःख से उद्धार किया है वैसे यहाँ उद्धार नहीं है यहाँ तो केवल जल में मग्न भूमि को निकाला है, इसके बाद ग्रमृतमन्थन का कार्य सिद्ध हो तदर्थ क्रमीवतार ग्रहण कर पृष्ठ (पीठ) पर मन्दराचल को धारण किया है, पृष्ठ भाग ग्रधमं का है इसीलिये उस पर धारण कर दिखाया है कि इस लीला में काल—क्रट वचनादि दोष होंगे, भगवान में पृष्टि है (ग्रनुग्रह धर्म है) ग्रतः दोष नहीं, ग्रनुग्रह द्वारा धर्म पक्ष की रक्षा की है।

देहाभिम न रहित ४ ग्रवतारों का निरूपण करने के ग्रनन्तर ४-५-६ मन्वन्तर के ग्रवतारों का वर्णन करते हैं कि जैमे वे ग्रभिमान रहित वैकुण्ठ से ग्राकर ग्रपने २ कार्य (लीला) पूर्ण कर फिर वैकुण्ठ पधार गये।

उन प्रवतारों में से चतुर्थी मन्वन्तर का एक प्रवतार 'हरि' का है, जिसने वैकुण्ठ से पधार कर ग्राह से युद्ध करते हुए पीड़ा पाये हुए शरणागत गजे द्र की रक्षा की है ग्रौर ग्राह का वध किया है, ग्राह वैराग्य का हेतु होने से प्रथम कहा गया है, जैसे मह भारत के युद्ध में शरणागतों की रक्षा की वैसे ही यहाँ भी गजेन्द्र की रक्षा की हैं भगवान पुष्टिस्थ हैं ग्रतः यों करने में किसी प्रकार का दोष नहीं है, 'ग्रमोचयत्' क्रिया कहनी चाहिये थी जिसका ग्रर्थ होता है 'छुड़ाया' यों न कहकर 'ग्रमुञ्चत्' क्रिया देकर भगवान का सर्व कर्त्तृत्व दिखाया है, 'यस्य ब्रह्म च क्षत्र' च' इस श्रुति का भी विरोध नहीं है कारणा कि गजेन्द्र ग्रात्तं था ग्रात्तं ग्रोदन नहीं होता है॥१८॥

श्लोक—पंस्तुन्वतोब्धिपतिताञ् श्रमणानृषीश्च इन्द्रं च वृत्रवधतम्तमिस प्रविष्टम् । देवस्त्रियोसुरगृहे पिहिता ग्रनाथा जघ्नेसुरेन्द्रमभयाय सतां नृसिहे ॥१६॥

श्लोकार्थ—कल्पान्तर में गरुड़ की सवारी करते हुए समुद्र में गिरे हुए श्रमण तथा ऋषियों का वैकुण्ठ भगवान् ने उद्घार किया, क्योंकि वे श्रितशय दुःखित होने से भगवान् की शरण में गये थे। शरणागत का उद्घार करना भगवान् का त्रत है। ब्रह्म हत्या के पाप से इन्द्र को मुक्त किया, देव स्त्रियों को जिनको दैत्यों ने भोग के लिए कैद कर रखा था, उनको उस ग्रापत्ति से खुड़ाया था, नृसिहाबत।र धारण कर प्रह्माद की रक्षा की तथा हिरण्यकश्यप को मारा।।१६॥

सुबोधिनी समिति, पञ्चममन्वन्तरावतार-स्त्रीन् मोचितवान्, उत्तरपूर्वकाण्डस्थानिन्द्रं च, ग्राह्मपतितानिति कल्पान्तरत्वात् तिरोहितं, करयपेष्माहरणसमये, गोमूत्रपतितानिति केचित्, गजेन्द्र इव तेषामवस्था, गरुडेन जीयमानानां वा संपुद्रे पातः, चकारेण भेदः स्तोत्रकरणं च भिन्नतयां समागत्यर्षीनुद्धृतवानिति, इन्द्रश्च तेनेवोद्धृत इति पुनश्चकारः, वृत्रवधे प्रतीकारा— भावादासुरगति प्राप्तः, सोप्यागत्योद्धत इति

ज्ञातव्यं, मन्वन्तरावतारेमृतं पायियत्वा गते विल-नेन्द्रासने गृहीते देवेषु लीनेषु देवस्त्रियोसुरैः स्व स्वगृहे गुप्ताः स्थापितास्ताश्च तत उद्धृतवानित्याह देवस्त्रियं इति, एवं सदोषनिर्दोषजलात् तमसस्त दुपभोग्यत्वाच्च चत्वार उद्धृताः, निरिभमानिनं नृसिहमाह, पूर्वत्र तथात्वाय हिरण्किषपुपीडा सप्तमस्कन्धोक्तानुसन्धेया "सतामभयायं न केवलं" प्रह्लादस्य मर्यादास्थत्वात् ॥१६॥

व्याख्या—पञ्चममन्त्रन्तर में बैकुण्ठ (भगवान्) ने तीन का उद्घार किया है जैसे कि, वेद पूर्व तथा उत्तर काण्ड में स्थित, समुद्र में गिरे हुए श्रमणों तथा ऋषियों का, एवं इन्द्र का वैकुण्ठ (भगवान्) ने मोक्ष किया है समुद्र में पड़े हुए श्रमणों तथा ऋषि मन्त्रहष्टा हैं यह कल्यान्तर का विषय है, इनका यह मन्त्रहष्टत्व ग्रव तिरोहित हो गया है। (किन्हीं का कहना है कि कश्यप ऋषि यज्ञार्थ समिधाओं को लेने के लिए जा रहे थे तो उनने देखा कि श्रमणों तथा ऋषि गो मूत्र में पड़े हैं जिसको देखकर इन्द्र उनका उपहास (हँसी) करता था यह देख इस विपत्ति से वैकुण्ठ भगवान् ने इनको छुड़ाया। श्रमणों तथा ऋषियों दोनों पृथक्-पृथक हैं इनका वैकुण्ठ भगवान् ने पृथक् प्रकार से उद्धार किया, वृत्रासुर वध के समय इन्द्र को लगी हुई ब्रह्महत्या का प्रतिकार न हो सका जिसमे वह तामसी (ग्रासुरी) योनि को प्राप्त हुग्रा, उसका भी उद्धार वैकुण्ठ भगवान् ने किया है, जिसके लिए मूल श्लोक में 'च' शब्द द्वारा दिया है।

बिल राजा ने जब फिर इन्द्रासन लिया तब मद्मत्त ग्रसुरों ने ग्रपना ग्रसुर धर्म प्रकट करते हुए देव स्त्रियों को ग्रपने भोगार्थ कैंद कर रखा, जिन ग्रनाथाग्रों को भी दयालु भगवान ने इस ग्रापदा से छुड़ाया, इसी प्रकार चार का उद्धार ग्राजितभगवान ने किया है। निरिभमानी नृसिंह भगवान ने सत्पुरुषों को निभय करने के लिये ही ग्रवतार लिया है, न कि केवल प्रह् लाद के लिए ग्रवतार लिया है, कारए। कि प्रहलाद तो मर्यादास्थ भक्त है।।१६।।

क्लोक—देवासुरे च युधि दैत्यपतीन् सुरार्थे हत्वान्तरेषु भुवनान्यदधात् कलाभिः। भूत्वाथ वामन इमामहरद् बलेः क्ष्मां याच्जाछलेन समदाददितेः सुतेभ्यः।।२०।।

है तब तब अपने कलावतारों से देवों के हितार्थ दैत्यपतिओं का वध कर त्रिभुवन के लोकों की रक्षा की है।।२०॥

मुनेबिनी पन्वन्तरावतारानाहावेन देवामुरे चेति, सामान्यतः सर्वान्, विशेषतः पुनर्धेन
बामनं, सर्वेषु मन्वन्तरावतारेषु युद्धं देत्यान्
हत्वा पृष्टिस्थत्वाद् देवार्थं त्रिभुवनरक्षणं चरित्रं
चनारादन्येष्वपि सङ्ग्रामेषु रिञ्जतन्यरिव देवावध्यत्वज्ञापनाय पतीनिति, मन्वन्तरेषु भिन्नता
चतुर्दशत्वं च ज्ञापितं कलाभिः षड्भिः, मन्वन्तरावतारेभ्यो विलक्षणं रामनचरित्रमिति भिन्नप्रक्रमायाथशब्दः, इमामिति सप्तममन्वन्तरे यस्तु
मत्स्यकृतः प्रलयः स कल्पान्तरे, बलिना स्वगं
हते वा, सर्वेषां बीजरूपेण स्थितः प्रश्चादुद्गम

इति मन्वन्तरारम्भोपि तदैवः बीजरूपधर्मावेशात्, पूर्ववत् कथाः, हरणांशः स्वतो याच्यांशो दाने, पुष्टित्वाददोषः, मातृनाम्नासामर्थ्यं स्वतः, वामन-स्यैव वृद्धया त्रिविक्रमत्वाद् वामन इत्युक्तमव-तारनाम वाः, न स्वरूपेण हृता किन्तु बलि-सम्बन्धेन, स्वत्वत्याजने याच्यौव हेतुः, याच्यो। मूलकत्वाद् दानस्य स्वार्थत्वाभावाच् छलं, "त्रिभिः क्रमैरसन्तुष्ट" इत्यत्र ब्रह्माण्ड तदावर-गानीत्युक्तं, ग्रादत्यास्तपसा सन्तुष्टः, ग्रास्मन् म वन्तरे केवतं पुरन्दरस्यैव न प्रधान्य पदत्रयस्य दानाभावादिमामित्युक्तम् ॥२०॥

व्यास्या—ग्राघे श्लोक से मन्वन्तर के अवतारों को कहते हैं, सामान्यतः सबको, विशेष प्रकार से फिर ग्राघे श्लोक से वामनावतार का वर्णन करते हैं। सर्वमन्वन्तरों के अवतारों द्वारा युद्ध में दैत्यों को मारा है यह चरित्र देवों के लिए त्रिभुवन के लोकों की रक्षा की है, क्योंकि ग्राप पुष्टिस्थ (अनुग्रह कर रहे) हैं 'च' कहकर यह बताया है कि ग्रन्य संग्रामों में भी रखनता को दिखाने के लिए ग्रीर देवों को ग्रवध्य (न मारे जाना) जताने के वास्ते 'पतीन' कहा, ग्रर्थात् दैत्यों के पतिश्रों को मारा है, प्रत्येक मन्वन्तर की भिन्नता दिखाने के लिए चतुर्दशस्य कहा ग्रीर जताया है कि छः लीलाग्रों से यह लीला कार्य किया है, मन्वन्तर के ग्रवतारों से वामन चरित्र की विलक्षणता दिखाने के लिए ही पृथक् कहा है, 'ग्रथ' शब्द से इसका प्रारम्भ ही भिन्न किया है।

इस पृथ्वी को सातवें मन्वन्तर में, जो मत्स्यकृत प्रलय है वह कालान्तर में है, ग्रथवा बिल ने जब स्वर्ग ले लिया था, उस समय सबकी बीजरूप में स्थिति थी बाद में प्राकट्य हुम्रा है, इस प्रकार मन्वन्तर का ग्रारम्भ भी बौजरूप धर्म के ग्रावेश से तब ही हुम्रा है, कथा पूर्ववत् ही है, हरणांश स्वतः है दान के कारण याचना की है, इसमें कोई दोष नहीं है क्योंकि प्रभु 'पृष्टिस्थ' हैं देवों में स्वतः स्वर्ग ले लेने की सामर्थ्य नहीं है इसलिये उनको देव न कह कर ग्रदिति के पुत्र, कहा है, वामन का ही बढ़ जाने से त्रिविक्रमत्व स्पष्ट देखा गया, 'वामन' वह तो ग्रवतार के कारण नाम है प्रभु ने पृथ्वी. स्वरूप से हरण नहीं की है किन्तु बिल का सम्बन्ध होने से, ग्रापने तो ग्रपना इसमें स्वार्थ ही नहीं रखा है, जिसमें याचना ही हेतु है, यह याचना छल है क्योंकि दान ग्रपने लिये लिया जाता है। ग्रतः ग्रपने लिये ही याचना की जाती है, जहां इस प्रकार याचना नहीं, तो वह याचना 'छन' कही जाती है।

'त्रिभिः क्रमैः (पदैः) ग्रसन्तुष्टः' इस उक्ति मे ब्रह्माण्ड ग्रौर उसके ग्रावरण कहे हैं, ग्रदिति की तपस्या मे भगवान् प्रसन्न हुए हैं, इस मन्वन्तर में केवल पुरन्दर की ही प्रधानता नहीं है, तीन पद के दान के ग्रभाव से ग्रतः 'इमां' कहकर समग्र पृथ्वी कही है।।२०।।

श्लोक—निःक्षत्रियामकृत गां च त्रिःसप्तकृत्वो रामस्तु हैहयकुलाप्ययभागंव।ग्निः । सीव्धि बबन्ध दशवञ्क्रमहन् सलङ्कः सीतापतिर्जयति लोकमलव्नकीर्तिः ॥२१॥ इलोकार्थ — हैहय नाम के क्षत्रिय वंश का नाश करने के लिए भगवान ने भागं— वाग्निक्षिप परशुरामावतार धारण किया जिसमें २१ वार पृथ्वी को निःक्षत्रिय की है फिर रामचन्द्रजी का अवतार धारण क्र समुद्र पर सेतु को अलौकिक प्रकार सें बांधा राक्षसों के साथ लंका सहित रावण का वध किया, ऐसे लोकु में निर्मल यश् वाले सीतापित की सर्वत्र जय है।।२१४।

मुबोधिनी—रामावतारमाह द्विरूपेण, तु— शब्दादयमविश इति केचित्, 'क्षेत्रक्षयाये' त्यत्रा-वतारप्रयोजन स्पष्टं, भीतिनिलीनपलायितादि-परित्यागादेकविशतिवारमुद्गमः तत्रांणि पृथ्वी निःकण्टका कर्तव्येत्युद्यमः, पुष्टिमागं स्थिता न मर्यादापालका इति मारणं दत्तात्रयोपि पुष्टिस्थः, रामौ तु मर्यादायाः, ब्रह्मतेजसा क्षत्रिया उपसहतुं शक्याः, भगवत्तेजसा वा, तत्र स्वयं भगवान् पालत्वा क्षत्रियान् न हन्ति यत ग्राह भागवान्पालत्वा क्षत्रियान् न हन्ति यत ग्राह भागवान्पालत्वा देशार्थमवतीर्णास्तावद्वारं, ततः परं भगवान्वत-रिष्यतीतिभावः, गुणत्रयकार्यत्वात् त्र ग्रा विभागे सप्तथा भवति, पद्य "सहस्रजिच्छ्यतिजद्धह्य" इति यादवानामपि मध्ये हैह्योत्यमर्यादस्तस्य कुलन् नाशार्थमित्यग्निप्राकट्यार्थं वेग्रास्थानीस्रतोकाः

मूलभूततंजो भगवद्रपं भृगौ स्थापितमिति तदव-लीर्गाभगवद्रवतारत्वेनोच्यते परशुरामो "वैष्णवं लेज ग्रासाद्य समशाम्यं दितिसिद्धान्तः एवं वैलक्षण्यात् नुशब्दः, ग्रे तु रूपेकमाहुलौकिकास्ते, स इति रामः शब्दतो गृहीतः, रामोपि वैश्वनरा— बतारं इत्यन्ये, तम्य चरित्रं पश्चिविधं, ग्रन्या लीला समुद्रबन्धनं रावणवधः सीतापितत्वं. सर्वोत्कर्षेण सदास्थितः, चरित्रमात्रस्य पापना— शकत्विमिति, तत्र समुद्रबन्धनमलौकिकं, पुरोदाह— राक्षसवधसहितरावणवधीजयत्वादमयृद्धः, मुख्य-पुष्टिः सीतापित्वं, "स वै पतिः स्या' दितिन्या— येन च, जयितती स्वस्य तिवाराद्यभावेन सर्वदी— षविविज्ञतत्वं, ग्रन्यस्यापि दोषद्रीकरणं चरित्रस्मारशा

TO THE PARTY OF LIKE THE STREET

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

व्याख्या—श्री राम का दो स्वक् ों से अवतार हुआ है, जिसका वर्णन करते हैं, 'तु' शब्द से कितने ही विद्वान यह आश्रय निकालते हैं कि 'परशुराम' भग्नवान का आवेशावतार है, इस अवतार के प्राकट्य का कारण 'निःश्वियां पद से स्पष्ट कह दिया है। वे क्षत्रिय है हुए वंश के थे परशुराम उन अधर्मी क्षत्रियों के नागार्थ २१ बार प्रकटे हैं, व्योंकि है कभी भय के मारे डर जाते, कभी छा जाते और कभी भाग जाते, तो उन को मारते नहीं जुड़, ऐसो क्रिया न करते तब ही मारते, ऐसे क्षत्रियों से पृथ्वी को निष्कटक करणार्थ, पहुशुराम ने उद्यम किया है, जब प्रभु अनुग्रह करते हैं तब मर्यादा का विचार नहीं करने हैं। दनात्रिय पुष्टिस्थ स्वक्ष्य है, परशुराम तथा रामचन्द्र दोनों ने मर्यादावतार होने से मर्यादा पालक हैं। अतः वे क्षत्रिय वथ कर नहीं सकते, इसलिये भागवाग्नि द्वारा क्षत्रिय वध किया है। २१ बार कहने का आश्रय यह है यक्न की समिधाएँ २१ हो ने हैं, अतः यहां क्षत्रियनाश २१ बार हुआ है, अथवा देवताओं की संख्या २१ है अतः परशुराम ने ११ बार बहा तेज की रक्षा की रक्षा की है।

यादवों में हैहंय कुल शंतजित (१०० को साथ में जीवने वाला प्रत्येक आहे तथा सहस्त्राजित (प्रत्येक हैहय १००० को जीतने वाला। था) मेतः वे इस कारणार मर्यादोल्लंबन कर जाते थे, जिसमे भागेताग्नि प्राकट्य द्वासा वह वंश नाम हुन्ना, अर्थाद् भृगु में जो भगवत्तेज था वह परसुराम रूप से प्रकट होक् इस इंग्रत्के नाश का कररण बना, इस वैष्णाव तेन्द्रसे कार्य होने पर ग्राप परशुराम स्वतः शान्त हो सये। जा इसको रूपक मानते हैं, वे लौकिक हैं। पर

श्री राम शब्द से दानों को एक समभते हैं ग्रीर कितनेक श्रीरीमचन्द्र को वैश्वानरावतार ग्रानिरूप मानते हैं - ग्रस्तु श्री रामचन्द्र के चरित्र ५ प्रकार के हैं - एवं ग्रन्य लीलाएँ भी हैं १-समुद्र बन्धन, २-रावगावध, ३-सीतापतित्व, ४-सर्व से उत्कृष्ट स्थिति, ५-स्वचरित्रों में सर्व सर्व प्रकार के पाप नाश करना।

१-सेतु (पुल) द्वारा समद्र बांधना ग्रलौकिकता प्रकट करने वाला चरित्र है।

२-लंको 'सहित' रावरा एदं राक्षसों का वध यह चरित्र मर्यादा से प्रधिक है, क्योंकि इससे रामचन्द्र का अजियत्व प्रकट होता है।

३-सीतापतित्व से ग्रापने ग्रुपनी मर्यादा तथा ग्रपना सर्व पतित्व (स्वामिपन) सिद्ध किया है, एवं ग्रपना पुष्टि बुलू भी प्रकट किया है, पति वह जो भयरहित हो जिसके ग्राश्रय से जीवादि निर्भय हुए हैं, कलादि भय से भी ्ट्र एये हैं।

४-प्रापकी स्थिति सर्व प्रकार से सदैव सबसे सर्वोत्कृष्ट रही है।

५-ग्रापके चरित्र के गुरामान से सर्व के पापादि नष्ट होते हैं, ग्राप सर्वदोष रहित हैं ग्रत: ग्राप निर्दोष के चरित्र पतित पावन हैं।।२१।।

श्लोक - भूमेर्भरावतररंगाय यदुष्वजन्मा जातः करिष्यति सुरैरपि दु कर।रिंग । वादेविमोहयति यज्ञकृतेतदहीन् शूद्रान् कलौ क्षितिभुजो न्यहनिष्यदन्ते ॥२२॥

श्लोकार्थ-पृथ्वी का भार उतारने के लिए ग्रजन्मा भगवान कृष्ण यादवों में प्रकट हो के, देव भी जो न कर सकें, वैसे कार्य करेंगे, भगवान बुढ़ावतार धारगाकर जो ग्रयोग्य यज्ञ कर रहे हैं उनकी यज्ञ में ग्रुश्रदा पदा कराने के लिए वेद निन्दा करेंगे, जिससे वे ग्रासुरी ग्रनाधिकारी यज्ञादि वैदिक कर्म त्याग देंगे, ग्रनन्तर कलियुग में म्लेच्छ प्रायः शूद्र राजाग्री का नाश करेंगे (जिससे पुनः धर्म युग प्रवृत्त होगा) ।।२२।।

सर्वावतारापेक्षया विशेषमाह ग्रजन्मा जात इति, गुणातीतोप्याविभु त इत्यर्थः, गुणवान् कदाचिज् जायेतापि, नन् बीचप्रयोजनाभावात् न कस्यचि-दुत्पितिरित्यत ग्राह यद्यु भरावतरणायेति, यदुषु नवमस्कन्धे भक्तिरुक्ता, तदबीजं मर्दनक्लेशभा- साम्प्रत मुख्या, अनर्हेषु यज्ञो मा गच्छित्वति,

सुबोबिनी-शिष्टांस्त्रीनदतारानाह, कृष्णे रहास्योति निमित्तं, दशमस्कन्धे प्रपश्चितमेतत्, गुगा तित्वे हेतः सुरैरिष दुःकरास्गीति अपिश-ब्दात् तिर्यरिभर्ण िंग्नामकार्यं करोतीति, ग्रनेन चरित्राण्यनन्तानीति सुचितं, बुद्धावतारमाह वादिविमोहयंनीति, वादिरिति बहवो वादाः मितव्यामोहध्यितरेकेगा न दृढप्रतीतिभवतीति, बादाः, विशेषेगा मोहो विपरीते धर्मबुद्धः, यज्ञ-कृते यजार्थं स्वयमन्तिहितो भगवान् यज्ञानन्त-भीवियतुमित्यर्थः, कोयं पुरुषार्थं इत्याशङ्कचा-हातदहीन् यज्ञानहीन्, कलौ स्त्रीशुद्धचभावे कुण्डगोलकबाहुल्ये बादरेव तिन्नश्चयः, जारजात-कस्यव वेदवेदार्थयोरन्यथाबुद्धिरित्यर्थः, "त्र गुण्य-बिषया" इति योगशास्त्रं, योगिनस्त् मर्णदां प्रवाहिनवृत्तय ग्राहुर्गुरामयान् पुरस्कृत्य निर्गागान् करोतीत्यर्थः, ग्रत एवायमेवार्थौ "यावानि" त्यत्र विवृतः, ग्रतः परीक्षार्थं वेदिनन्देति सर्वं सुस्थं, किल्कचरित्रमाह शूद्रानिति, क्षितिभोक्तृत्वमध— मानां मा भूदिति वर्गाः कालव्यूह्यसत्त्वादिकृतास्ते क्रमशः क्षीर्यमागाः शुद्धतमसा शूद्रपर्यवसायिनो भवन्ति, प्रान्तभागे कलौ हननम् ॥२२॥

क्यास्था — इस श्लोक में शेष तीन अवतारों का वर्णन करते हैं, कृष्ण में सर्व अवतारों से विशेषता बताते हैं। एक वे जन्मे होकर भी प्रकट हुए हैं, गुण वाले कभी जन्म भी ले लेवें परन्तु ये निर्णण अर्थात गुणातीत होते हुए भी आविर्भूत हुए हैं, बीज एवं प्रयोजन के सिवाय किसीकी उत्पत्ति नहीं होती है, जन्म लेने का बीज कर्म है। कृष्ण के तो कर्म रूप बीज है ही नहीं फिर पैदा कैसे हुए ? एवं जगत् में कोई अपना प्रयोजन नहीं फिर भी प्रकट हुए सो क्यों ? जिसके उत्तर में कहते हैं, कि यादव भक्त हैं इसका वर्णन नवम् स्कन्ध में हुआ है उनकी भक्ति 'बीज' है और पृथ्वी अत्याचार से पीड़ित दुःखी है। दुष्ट नृपतियों के भार से दबी हुई है, ऐसी भूमि के भार का उतारना प्रभु प्राकट्य में निमित्तकारण (प्रयोजन) है—यह सब दशम स्कन्ध में कहा है, आपके गुणातीतपन में कारण यह है कि आपने वे चरित्र किये हैं जो देवता भी न कर सके, जो कार्य गुणावतार न कर सके वे कार्य तिर्यंग योनियों में प्रकट होके कर दिखाये हैं, इससे यह स्वित किया है कि, आपके चरित्र अनन्त हैं।

बुद्धावतार का वर्णन करते हैं—िक वह बुद्ध भगवान् अने क वादों में ऐसे चरित्र (उपदेश) करेंगे जैसे अयोग्य अनिधकारी यज्ञ न करें, उन वादों के द्वारा आसुरी जीवों की बुद्धि जो संसर्ग से यज्ञ में लगी थी वह बदल कर विपरीत में (अधर्म) हढ़ होने लगी। यज्ञभगवान् स्वेच्छा से अन्तिहित हों गये हैं। बुद्ध भगवान् ने यह कैसा पुरुशर्थ (अर्म कार्य) किया? जिसके उत्तर में कहते हैं, कि किलयुग में मनुष्य यज्ञ के योग्य न रहेंगे, क्योंकि अयोग्य पुरुष का स्त्रियों से विवाह होने से बहुत करके पूजा कुण्ड, गोलक आदि वर्णमङ्कर होगी, इनका निश्चय शास्त्रों के द्वारा (वाद द्वारा) ही हो सकता है, वेद और वेदार्थ में वर्ण सङ्कर की ही अन्यथा बुद्धि होती है, वे वर्ण सङ्कर यज्ञ के अधि—कारी नहीं होते तो भी यज्ञ करेंगे जिसके, लिये भगवान् बुद्ध ने इस प्रकार का उपदेश देकर उनको इस से रोका है—

'त्र गुण्य विषयावेश:' यह योगशास्त्र है, अतः योगीजन तो प्रवाह से निकालने के लिए मर्यादा कहते हैं जिसका सारांश यह है कि गुग्गमयों को आगे कर उनके द्वारा सबको निर्माण की तरफ खींच लेते हैं—इसलिये गीता के यावनार्थ श्लोक में इसको विस्तार से समभाया है, इसलिये बुद्ध ने प्ररीक्षा के लिए बेद की निन्दा की है, अर्थान् जो जारजात न होंगे वे तो बेद को 'वेदो नारायगः साक्षात्' के अनुसार भगवदूप मानेंगे, शेष जो वर्णसङ्कर हैं वे ही इन वादों से बेद धर्म से बिह्मुं स होंगे।

किल अवतार कहते हैं—अधर्मी म्लेच्छा प्रायः शुद्र राजा पृथ्वी का उपभोग न करें, तदर्थ भगवान् किल अवतार लेकर शूद्र सम दुष्ट राजाओं का वध करेंगे, किल प्रभाव से ब्राह्मणादि वर्ण सत्व आदि गुण भी क्रमशः नाश होंगे ऐसी दशा देख भगवान् पुनः उनकी स्थापना के लिये किल अवतार द्वारा दुष्ट राजाओं का नाश कर जय जयकार करेंगे।।२२।।

क्लोक--एवंविधानि कर्मािए जन्मानि च जगत्पतेः । भूरोिए भूरियशसो विरातानि महाभुज ॥२३॥

श्लोकार्थ—हे महाभुज ! जगत् के स्वामी भगवान् के इस प्रकार के कर्म एव जन्म ग्रने क हैं ग्रौर उनका यश भी ग्रनेक प्रकार से वर्शित है ।।२३।।

सुबोधिनी—उपसंहरन्त्येवंविधानीति, एवं सिद्धानि धर्मसंस्थापनप्रकाराणि, ग्रनादिसिद्धो धर्मो जन्मना स्थिरो भवति कर्मणा चोषधात— निवृत्तिः, धर्मो हि जगत उत्तम्भकः, धर्मे रक्षिते रक्षितं जगत्, "स वै पतिः स्या" दितिन्यायाज् जगत्पतिः प्रकारेपि बाहुल्यार्थमाह भूरोणीति,

तत्र हेतुर्भू रियशसं इति धर्मार्थकाममोक्षभक्तिप्रपत्त्यादिपुरुषार्थेषु स्थापकत्वेन भूरोगि यशांसि
यस्य, तानि न केवलं गुप्तानि किन्तु विगतानि
कविभिरित्यर्थात् महाभुजेति क्रियाशक्तिप्राधान्यादुक्तविश्वासः।।२३।।

व्याख्या—इस प्रकार भगवान् के चरित्रों का वर्णन कर ग्रंब उपमंहार करते हैं -

भगवच्चरित्र इस प्रकार धर्मस्थापक है, धर्म ग्रनादि सिद्ध है तो भी वह भगवान के चरित्रों से इढ होता है। प्रभु चरित्रों से धर्मनाशक प्रहारों की निवृत्ति हो जाती है धर्म ही जगत् का रक्षक है, उस धर्म को रक्षा से स्वयं जगत् की रक्षा हो जाती है, पित वह हो सकता है जो स्वयं ग्रकुतोभय (निर्भय) हो, जिससे यह सर्वदा सर्व प्रकार रक्षा करने में समर्थ होता है, ऐसा पित भगवान ही है, जो कभी किसी से न डरकर धर्म रक्षार्थ विविध योनियों में प्रकट हो धर्म रक्षा द्वारा जगत् की रक्षा करते हैं, ग्रतः 'जगत्पितः' कहे गये हैं, धर्मादिचारों पुरुषार्थ एवं भक्ति धर्मणादि के स्थापक होने से ग्रापका यश तथा ग्रापकी ग्रानन्दप्रद लीलाग्रों द्वारा रसदान ग्रादि का महान् यश कियां ने स्पष्ट वर्णान किया है। हे महाभुज! विशेषण से यह बताया है कि ग्रापमें क्रियाशिक्त का प्राधान्य है ग्रतः इन चरित्रों में ग्रापका विश्वास है।।२३।।

इति श्रीमद्भागवत महापुराण एकादश स्कन्ध की श्रीमद्वल्लभावार्य वरण विरचित श्री मुबोधिनी (संस्कृत टीका) के जीव मुक्ति (ब्रह्म-भाव मुक्ति) प्रकरण का चतुर्थ श्रध्याय हिन्दी श्रनुवाद सहित सम्पूर्ण

### चतुर्थ अध्याय में हरि लीला वर्णित सार

नारायगा-प्रवतार-वर्गान

राग दिलावल

हरि हरि हरि हरि सुमिरन करो । हरि चरनारबिंद उर धरो ॥ नारायन जब भय ग्रवतार। धर्म पिता ग्रह मूरति माइ। बदरिकास्रम रहे पुनि जाइ। ग्रीर कामना नांहि। देखत गयो डराइ। बसंत फूली फुलवाइ। गान गंधर्व सुहाइ । काम बान पाँची संघाने। तब तिनं सबनि तहां भय पायौ । नारायन ग्रांखि उघारो। तुव कछु मन मैं भय मित करौ। दोष तुम्हारौ है कछु नाहिँ। इंद्रु को कछ दूषन नाहिँ। उन कर जोरि बिनै उच्चारी। नारायन हरि-हरि बनवारी॥ उघरत लोग तुम्हारे नाम । क्योँ करि मोह सक तुम्हैँ काम ॥ जे तर सेवा न तुम्हरी करेँ। ग्रह संसार मनोरथ धरे॥ तिन को ग्रंतराइ हम करें। ते सब ग्रहनिसि हमसौं डरें॥ कबहूं पुत्र-मोह उपजावै। कबहूं तिय के रूप लुभावे॥ मूख, प्यास ह्वं कब सतापें। ऐसी विधि हम उनकी ब्यापें॥ जो कोउ दुम्हारे सरनिम ग्राव । सुख संसार सकल बिसराव ॥ तासीँ हमरो कछु न बसाइ। श्रपसरा सुन्दर रूप। नारायन तहँ परगट करी। काम देखि चक्रित ह्वं गयो। हप दीख हम इनको नयौ॥ गुन जेते सबहा इन माहिँ। इन सम इंद्र लोक कोउ नाहिँ॥ नारायत आजा करी। इनमें लेह एक सुदिरी॥ नाम उबंसो उन एक लीनो। पुनि झाम हरि कौ तिन कीनि ॥ सो मुरपति को दीन्ही जाय। कह्यो सकल बत्तांत सुनाइ॥

कहाँ सो कथा सुनी चित्त धार ॥ भए नारायन सुत तेहि बाइ ॥ जोगऽभ्यास समाधि लगाइ॥ सुख पावे त्रिभुवन मन मारि॥ काम सैन सँग दियो पठाइ॥ मंद, सुगंध बयार बहाइ॥ नृत्य भनो ग्रप्सरा दिलाइ॥ नारायन ते मन्हि न ग्राने ॥ कह्यौ इन्द्र हमें कहाँ पठायो ॥ उन सबको कीन्ही मनुहारी॥ ग्रभय हमारे ग्रास्त्रम करौ॥ तुम्हेँ पठायौ है सुर-नाह ॥ राज हेत डरपत मन मांहि॥ हमें जीति सी तुम प जाइ॥ एक एक ते ग्रधिक ग्रनुप ॥ इंद्र ग्रपसरा सोभा हरो॥ भयौ नारायन द्रवतार । सूर कृ हो भागवतः नुसार ॥

11023811211

॥ श्री कृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवह्नभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरगाकमलेभ्यो नमः ॥

THE DER ESSES DIVINE PREPIRED SIE

भिराक्ष यान्य बाबाय सु सुक्षः कृष्यां भावति । तस्य

The same and the same was the

ROLL TO STO THIS THE PERMETER

- 3 CM ADV

#### 

एकादश स्कन्ध

श्री मद्रल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनो-टोका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित)

जीव-मुक्ति (ब्रह्मभाव) प्रकर्रा के एक है। है है है है है

ामक मा अध्याय "१ किम्मि का निर्मा

भक्तिहीन पुरुषों की गति ग्रौर भगवान् की पूजाविधि का वर्णन

प्रवतरिएका किल्युग में भगवत्सेवा, भगवत्युज। एवं भगवन्नाम संकीर्तन का उपदेश सब प्रािएयों के लिए किया गया है प्रयाित् भगवद्भक्तिरूप जो विद्या का पञ्चम पर्व है जो देहाध्यासरूप प्रविद्या का नाशक है उसका निरूपएा यहाँ किया गया है। यहाँ जीवन्मुक्ति में बह्मभावरूप प्रथम प्रयान्तर प्रकरण समाप्त होता है। भगवद्भजन का जो विरोधी हो ऐसे भ्रान्तवाद से दूर रहना और शुद्ध होकर भगवद्देश में रहकर ग्रलौकिक गुएगान करते हुए भगवान कृष्ण का ही भजन करना। यह किल्युग सब युगों से उत्कृष्ट है। सत्ययुग में ध्यान से जो फल मिलता था, त्रेता में यज्ञ से जो फल मिलता था एवं द्वापर में पूजन करने से जो फल मिलता था वह फल किल्युग में केवल हिरनाम संकीर्तन से ही प्राप्त होता है। ग्रनन्य भगवद्भक्त के लिए नित्य नैमित्तिक श्राद्ध तर्पएगादि धम का नियन्त्रएग नहीं है। भगवद्भक्त को ग्रन्य देवताओं में से ग्रपने मन की वृत्ति को हटाकर ग्रपना ग्रात्मभाव भगवान् के विषय में ही रखना चाहिये ग्रीर ग्रनन्यरूप से भगवान् का ही ग्राक्षय रखना चाहिये। ऐसा करने से वह भक्त, देव, ऋषि, पितर, ग्राप्त ग्रीर मनुष्य इन पाञ्च ऋएगों से मुक्त हो जाता है।

कारिका—वक्ता श्रोता तथा वाच्यं त्रिभिरुक्तं विशेषतः । लोके सर्वत्राप्रवृत्तौ प्रामाण्यं कुण्ठितं भवेत् ॥१॥ ग्रतस्तत्साथकाध्यायश्चतुर्थोयमुदाहृतः । देशकालस्वभावनां निर्धारक उदाहृतः ॥२॥ ग्रस्यार्थो भगवह् शे स्थित्वालौकिकगीतितः । निराकृत्यान्यथावादान् सुशुद्धः कृष्णं भजेदिति ॥३॥

कारिकार्थ — वक्ता, श्रोता ग्रौर जो विषय कहने योग्य है ये तीन ही विशेषकर ३ ग्रध्याय १-२-३ में कहे हैं, यदि इन तीनों की प्रवृत्ति (प्रचार) सर्वत्र न होवे तो ये तीनों ही कुण्ठित (निकम्मे) बन जाएँ, ये कुण्ठित न हो इनकी सर्वत्र प्रवृत्ति होती रहे तदर्थं चतुर्थं ग्रध्याय कहा है, इस चौथे ग्रध्याय में वसुदेव नारद संवाद, देश, काल तथा स्वभाव का निर्णय ग्रादि विषय स्पष्ट वर्णन किये हैं—

जिसका तात्पर्य यह है कि, मुमुक्ष (मोक्ष की इच्छावाले) मनुष्य को चाहिये कि भगवह श, पवित्र वन ग्रादि में रहकर ग्रलौकिक भगवद गुणानुवाद का गान करते २ मन से ग्रन्यथावादों को निकाल कर भगवान् श्रीकृष्ण का ही भजन करे।।१-२-३॥

#### राजोवाच-श्लोक — भगवन्तं हरि प्रायो न भजन्त्यात्मवित्तमाः । तेषामशान्तकामानां का निष्ठाविजितात्मनाम् ॥१॥

श्लोकार्थ—निमिराजा कहते हैं कि-हे ग्रात्म विद्या में विशारद (सर्वज्ञ) योगे-श्वरों ! लोक में जो पुरुष प्राय:षड्गुरा (ऐश्वर्यादि गुरा) युक्त, दुःखहर्ता हरि का भजन नहीं करते हैं, उन ग्रशान्त कामवाले तथा ग्रजितेन्द्रियों की क्या गति होती है ? ॥१॥

मुबोधनी—स्वभावविजयाय भ्रमवादान् निराकर्तुं पृच्छति भगवन्तमिति, सर्वेष्टसिद्धिः, हरिरिति सर्वानिष्टिनिवृत्तिः, एतादृशमिप बाहु-ल्येन न भजन्ति, भ्रात्मविदः सर्वज्ञास्तत्रापि भग-वन्मागैविदः श्रष्ठा इतिसम्बोधनं, ज्ञानयोगा— मावाय विशेषग्रद्धयं, का निष्ठा ? इह लोके पर-लोके वा कि फलमित्यर्थः, यद्यपि प्रवाहफलमेव फलमभजनमात्रे, "श्रपदोषतैव विगुग्रस्य गुग्रा" इति, परं प्रवाहस्थः किञ्चिष्ज्ञो न तिष्ठति निन्दा— मकुर्वाग् इति प्रदनः, नन्वत्रापि निन्दाया निषि-

द्धत्वान् नरकपात इति कः सन्देह इति चेत्, सत्यं, भगवःद्भक्तान् विकर्मस्थान् मत्वा धर्मस्थापनाथँ तिन्नन्देति प्रवाहफलमेव सेत्स्यतीतिसन्देहः, ग्रभज-नयोग्यता हि निन्दया भवति, ग्रशान्तकामत्वात् प्रवाह एव स्थितः, ग्रविजितेन्द्रियत्वान् निषद्ध-करणमपि, वैदिकत्वाच्च सन्देहः, ग्रविजितेन्द्रियान् सकामानपि वेदस्तारयतीति मार्गान्तरस्थास्तु स्व-भावत एव पतिता इति वैदिकेष्वेव प्रश्नाभिप्रायः ॥१॥ ह्याख्या—राजा निमि स्वभाव के विजय के लिये, भ्रम पैदा करनेवाले वादों का निराकरण भ्रावश्यक जान वैसा प्रश्न करते हैं। मूल श्लोक में 'भगवन्तं' पद कह कर यह सूचित किया है कि प्रभु के भजन से सर्व प्रकार की इष्ट सिद्धि होती है, श्रर्थात् जो हम चाहें सो मिलता है-'हरिं' पद से यह बताया है कि परमात्मा भजन करनेवाले के सर्व प्रकार के दुःखों को नाश करते हैं, तात्पर्य यह है कि, उनके भजन से ही मनुष्य निश्चिन्त एवं निर्भय हो, इस लोक तथा परलोक का भ्रानन्द ले सकता है तो भी ऐसे विभु (समर्थ) प्रभु को बहुत लोग नहीं भजते हैं।

श्राप श्रात्मवेत्ता होने से सर्वंज्ञ हैं एवं भगवत्मार्ग के ज्ञाता होने से श्रेष्ठ हैं ग्रतः इस मेरी शंका का निवारण ग्राप ही कर सकते हैं, मेरा यह प्रश्न ज्ञान ग्रीर योग सम्बन्धी नहीं है, यह ग्रापके लिये दिये हुए विशेषणों से ग्राप समक्ष गये होंगे, ग्राप कृपाकर बताइये कि उन लोगों को इस लोक ग्रीर परलोक में क्या फल मिलता है ? हालांकि केवल भजन न करने का फल प्रवाह ही मिलता है, संसार में एक ऐसे प्रवाही है, जो, भजन तो नहीं करते हैं किन्तु साथ में उनकी (भजन करने की वा करने वालों की) निन्दा भी करते हैं, दूसरे प्रवाही ऐसे हैं जो केवल भजन नहीं करते हैं किन्तु उनकी निन्दा भी नहीं करते हैं क्योंकि वे ग्रज्ञ नहीं हैं, जो लोग विगुण हैं उनके दोष निवृत्त हो जावे यह ही गुण है, यहाँ भी निन्दा का निषेध है ग्रतः जो निन्दा करता है उनका नरक में पतन होता है, इसमें क्या सन्देह है ? यदि यों कहो तो जो निन्दा नहीं करता है उसको तो कुछ फल मिलना चाहिये जो निन्दक है वे भगवद्भजन के योग्य नहीं हैं. उनकी कामनाऐ ग्रब तक शान्त नहीं हुई है इसलिये प्रवाही होने से इन्द्रियों को भी वश में नहीं कर सके हैं जिससे निषद्ध कर्म करने से भी डरते नहीं हैं, वैसे ग्रधिकारी यदि वैदिक होकर वेद मार्ग में स्थित करने के साथ वेद की निन्दा नहीं करते हैं तो उनके भी ग्रध:पात में संशय होता है ग्रविजितेन्द्रिय सकाम पुरुषों का भी वेद उद्धार करता है—मार्गन्तर में स्थित तो स्वभाव से ही पतित है इसलिये यह प्रश्न वैदिकों के लिये ही है।

भगवद्भक्तों को विकर्मस्थ मानकर धर्मस्थापनार्थ उनकी (वेदों की वा भक्तों की) निन्दा, इसलिये प्रवाह फल ही मिलेगा इसमें संदेह है।।१॥\*

<sup>•</sup> बाल प्रबोधिनी व्याख्या—पन्दम ग्रध्याय में भिक्तहीनों की एवं विषयी लोगों की दुर्गित का वर्गन है। प्रत्येक युग में पूजा का प्रकार एवं उसके भेद का भी निरूपण है भगवद्भक्त भगवान की माया को तर जाते हैं ग्रतः वे संसार के दुःखों से मुक्त हो जाते हैं। यदि भगवद्भक्त सुख के लिए कमें करते हैं तो उन्हें उस कमें से दुःख की प्राप्ति होती है इसका वर्णन पहले ग्रा गया है। श्रव ग्रभक्तों के फल विपर्यय की विशेष जिज्ञासावाले निमिराजा पूछते हैं। योगिराज चमस के लिए राजा ने 'ग्रात्मवित्तमाः' सम्बोधन इसलिए दिया है कि ग्राप इसका उत्तर देने में समर्थ हैं। जो भगवान का भजन नहीं करते हैं उन लोगों की क्या गति होती है? भगवान के भजन बिना मुक्ति कदापि नहीं होती इस विषय में तो मुभे कोई सन्देह नहीं है इसको सूचित करने के लिए 'भगवन्तं' का विशेषण 'हिंर' पद दिया है। हिर का ग्रथं है भक्तों के सांसारिक दुःखों को दूर करने का जिनका स्वभाव है। जब हिर सांसारिक दुःखों को दूर कर देते हैं तो ग्रभक्त उनका भजन क्यों नहीं करते उसका कारण बताते है 'ग्रशान्तकामानाम्' वे ग्रभक्त विषय भोगों की तृष्णा में फंसे हुए हैं इसलिए वे विषय भोगों का ही भजन करते हैं संसार दुःख निवर्त्तक भगवान का नहीं। ऐसा करने में 'ग्रविजितात्मनाम्' हेतु है उनकी इन्द्रियां ग्रन्तः करण उनके वंश में नहीं है ग्रतः भगवद्भजन करने में वे समर्थ नहीं हैं। इस श्लोक में 'प्रायः' यह पद इस ग्राशय से है कि इस प्रकार के लोग तो बहुत मिलेगे भगवद्भक्त तो कोई विरला ही मिलेगा।। १।।

ग्राभास—उत्तरमाह सप्तदशभिः, तेषां योगस्य तथात्वात्, सिद्धान्ता हि पश्च, तत्र वैष्णवा भजन्त्येव शैवा निन्दकाश्चेत् पाषण्डिनः, साङ्क्ष्ययोगयोनिषेधः प्रश्न एव कृतः, ग्रतो वैदिका ग्रज्ञाश्चावशिष्यन्ते प्रवाहपितता लोकचतुराश्च, तत्र प्रवाहपिततलो—कचतुराणां गितमाह द्वाभ्यां।

ग्राभासार्थ चमस योगेश्वर १७ श्लोकों से उत्तर कहते हैं उनके योग १७ प्रकार के हैं ग्रौर सिद्धान्त पांच हैं, जिसमें वैष्णाव तो भजन करते ही है, जैव यदि निन्दक बने तो समभना चाहिये कि वे पाखण्डी हैं, सांख्य ग्रौर योग का निषेध प्रश्न में ही कर दिया है, ग्रतः शेष ग्रज्ञ वैदिक ही रहते हैं, प्रवाह में पतित लोक में चतुर होते हैं, उनमें प्रवाह पतित जो लोक चतुर हैं उनकी गति दो श्लोकों से कहेंगे, प्रवाह उत्पन्न लोक चतुरों की क्रमशः कैसे उत्पत्ति हुई है वह वर्णन करते हैं।

चमस उवाच-श्लोक---मुखबाहूरुपादेभ्यः पुरुषस्याश्रमेः सह। चत्वारो जिज्ञरे वर्गा गुर्गिविप्रादयः पृथक् ॥ २॥

श्लोकार्थ—चमस योगेश्वर कहते हैं कि, भगवान ने जो पुरुष रूप धारण किया है उनके मुख, बाहु, उरु ग्रौर पादों से ग्राश्रम सहित चार वर्ण उत्पन्न हुए हैं किन्तु सत्त्वादि गुणों के भेद के ग्रनुसार वर्ण एवं ग्राश्रमों के धर्म कर्म पृथक् हुए हैं ग्रतः तदनुसार उनके ग्राचरण (कर्त्तव्य) में प्रवृत्त हुए हैं ।। २ ।।

सुबोधिनी—मुखेति न्यासवानप्रस्थ ब्रह्मचा- सत्त्वाद् ब्राह्मणा रजसा क्षत्रिया रजस्तमोभ्यां रिगृहस्था वर्णा इव, तथा सत्याश्रमस्थानां द्वै गुण्यं विश्याः ॥ २ ॥

व्याख्या—भगवान् के मुख, बाहु, उरु, ग्रौर चरणों से ४ वर्ण ग्रौर ४ ग्राश्रम उत्पन्न हुए हैं। सत्त्वगुणी ब्राह्मणवर्ण, रजोगुणी क्षत्रियवर्ण, रज ग्रौर तम मिश्रित वैश्यवर्ण तथा कैवल तमोगुणी गुद्रवर्ण हैं—वैसे ४ ग्राश्रम—गृहस्थाश्रम, ब्रह्मचर्याश्रम, वानप्रस्थाश्रम ग्रौर सन्यासाश्रम, ग्रपने-ग्रुपने ग्राश्रम की वृत्ति (धर्म) युक्त उत्पन्न हुए ॥ २॥ ●

इति श्रीमद्भागवत महापुराए एकादश स्कन्ध की श्रीमद्वल्लभाचार्य चरए विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत टीका) के जीव मुक्ति (ब्रह्म-भाव मुक्ति) प्रकरण के पंचम श्रध्याय के प्रथम दो श्लोक हिन्दी अनुवाद सहित सम्पूर्ण

In Continue at 125

इस चिन्ह की टिप्पग्गी पृष्ठ १६५ पर पहें ।

टिप्पगी—मुवोधिनी टीका केवल दो श्लोकों तक ही मिलती है मृतः तीसरे श्लोक से बाल प्रबो-धिनी संस्कृत टीका का केवल हिन्दी म्रनुवाद शेष ५० श्लोकों का दिया गया है।

व्लोक—य एषां पुरुषं साक्षादात्मप्रभवमीश्वरम् । न भजन्त्यवजानन्ति स्थानाद् भ्रष्टाः पतन्त्यधः ॥ ३ ॥

इलोकार्थ — जो मनुष्य, वर्ग ग्रीर ग्राश्रमों के भगवान एवं उत्पत्ति कर्त्ता तथा नियमकर्त्ता प्रभु का भजन नहीं करते हैं, ग्रीर उस परमात्मा की ग्रवज्ञा (तिरस्कार) करते हैं, वे ग्रपने पद से भ्रष्ट होकर ग्रधोगित को प्राप्त करते हैं।।३।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या इन चारों वर्गों एवं ग्राश्रमवालों में जो साक्षात् पुरुषोत्तम भग-वान् को ग्रज्ञान से नहीं भजते हैं ग्रथवा जानकर भी भगवान् का ग्रनादर करते हैं वे ग्रपने स्थान वर्ष ग्रौर ग्राश्रम के ग्रधिकार से भ्रष्ट होकर नरक में गिरते हैं। ऐसे लोग कृतघ्न कहे जाते हैं। भगवान् ने ग्रपनी ग्रात्मा से उनकी उत्पत्ति को है फिर भी वे उनका भजन नहीं करते तथा तिरस्कार करते हैं इसलिए भगवान् भी उन्हें नरक में गिराते हैं नरक में गिराने की उनमें सामर्थ्य है यह "ईश्वरम्' इस पद से स्पष्ट है।। ३।।

of the file of the state of the factors

<sup>●</sup> बाल प्रबोधिनी क्यास्या—ग्रभक्त कृतव्न है भगवान के उपकारों को नहीं मानते हैं भगवान ने अपना भजन करने के लिए ही सब वर्गों को ग्रपने ग्रङ्गों से उत्पन्न किया है यह 'मुखबाहरुपादेग्यः' इस क्लोक से बताते हैं। भगवान के मुखादि ग्रङ्गों से साधनभूत सत्त्वादि गुगों से तथा ब्रह्मचर्य ग्रादि ग्राथमों के साथ ग्रलग-ग्रलग ब्राह्मण ग्रादि चार वर्ग उत्पन्न हुए ऐसा इसका सम्बन्ध है। उनमें मुख से सत्त्वगुग से ब्राह्मण, दोनों भुजाग्रों से सत्त्वरज से क्षत्रिय, दोनों जाघों से रजस्तम से वैक्य, दोनों पैरों मे तमो गुगा से शृद्र उत्पन्न हुए। ग्राश्रमों की उत्पत्ति का प्रकार इस प्रकार है-गृहस्थाश्रम जाघों से, हदय से ब्रह्मचर्य, वक्षःस्थल से वानप्रस्थ, मस्तक से सन्यास उत्पन्न हुए। इस विषय में 'गृहाश्रमोजघनतो ब्रह्मचर्य हुदो मम। वक्षःस्थलाइने वासो न्यासः शिर्षिण च स्थितः' यह भागवत का वचन प्रमाण है।।२॥

श्लोक—हरेहरिकथाः केचिद् दूरेचाच्युतकीर्तनाः । स्त्रियः शूद्रादयश्चैव तेऽनुकम्प्या भवाद्याम् ॥४॥

श्लोकार्थ — अनेक स्त्रियाँ और श्वादि भगवान की कथा और उनके नाम सकीतन आदि से कुछ दूर हो गए हैं। वे भी आप-जैसे भगवभक्तों की दया के पात्र हैं। आग लोग उन्हें कथा-कीर्तन की सुविधा देकर उनका उद्धार करें।।४॥

बात प्रबोधिनी व्याख्या—जिनने भगवान् की कथा कभी सुनी न हो तो वे भगवान् का नाम संकीतन तो करेंगे कैसे ? ऐसे ब्राह्मण म्रादि कोई वर्णाश्रमी तथा स्त्री, शूद्र ये सब म्रापके जैसे भगवद्भक्तों के तथा म्रधिकार प्राप्त राजाम्रों के दया के पात्र हैं। म्रतः कृपा करके उन्हें म्राप साम, दान म्रादि उपायों से शिक्षित करिये ॥४॥

क्लोक—विप्रोराजन्यवैश्यौ चहरेः प्राप्ताः पदान्तिकम् । श्रौतेन जन्मनाथापि मुह्यन्त्याम्नायवादिनः ॥५॥

श्लोकार्थ — ब्राह्मण, क्षत्रिय ग्रौर वैश्य जन्म से, वेदाध्ययन से तथा यज्ञौपवीत ग्रादि संस्कारों से भगवान के चरणों के निकट तक पहुँच चुके हैं। फिर भी वे वेदों का ग्रसली तात्पर्य न समभकर ग्रर्थवाद में लगकर मोहित हो जाते हैं।।।।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—रजोगुए। की ग्रधिकता के कारए। उनके संकल्प (विचार) हिंसा विषयक ही होते हैं। विविध प्रकार के विषय भोगों की कामना का उनमें ग्रावेश ग्राग्रह रहता है। उनका क्रोध तो सर्प के क्रोध के समान होता है। दूसरों को ठगने के लिए धर्माचरए। की प्राप्ति के लिए कर्म करने लग जाते हैं ऐसा करने में ग्राम्नायवाद कारए। है। वेदों में जो ग्रथंवाद है जैसे 'श्रक्षय्यं ह वे चातुर्मास्य याजिन: सुकृतं भवति' चातुर्मास्य यज्ञ करनेवाले को क्षयरहित सुकृत होता है इत्यादि मोहक वेद वाक्य के भुलावे में पड़कर यज्ञ करते हैं भगवान का ग्राराधन नहीं करते हैं।। १।।

श्लोक--कर्मण्यकोविदाः स्तब्धा मूर्खाः पण्डितमानिनः । वदन्ति चादुकान् मूढा यया माघ्व्या गिरोत्सुकाः ॥६॥

श्लोकार्थ— उन्हें कर्म का रहस्य मालूम नहीं है। मूर्ख होने पर भी वे ग्रपने को पिडत मानते हैं ग्रीर ग्रिमान में ग्रकड़े रहते हैं। वे मीठी-मीठी बातों में भूल जाते हैं ग्रीर वेवल वस्तु शून्य शब्द-माधुरी के मोह में पड़कर चटकीली-भड़कीली बातें करते रहते हैं।।६।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—पन्चम क्लोक में जिस मोह का वर्णन किया था उसी को विस्तार से छठे क्लोक में 'कर्मण्यकोविदाः' से करते हैं जिस प्रकार से कर्म बन्धन करनेवाले न हो उस तरह के कर्म करने की जिनमें समक्त नहीं है। यद्यपि उन्हें बन्धन न कर सके ऐसे कर्म करने की समक्त नहीं है तो वे इस विषय में जानकारों से ज्ञान प्राप्त कर लेंगे परन्तु ऐसा भी संभव नहीं है 'स्तब्धाः' जो अनम्त्र होते हैं वे किसी की सलाह नहीं लेते 'मूर्खाः पण्डितमानीनः' जो मुर्खं होते हुए भी अपने को पण्डित समक्तदार मानते हैं वे तो अपना मन माना ही करेंगे और वे तो उलटे जहाँ गर्मी, ठंड, ग्लानि तथा शत्रु नहीं है ऐसा मधुर जो कानों को अच्छी लगने वाली वाणी है उसमें उत्सुक होकर लोगों के सामने ऐसी चटकीली बातें करते हैं कि हम लोग तो स्वर्ग में देवता बनकर अप्सराओं के साथ विहार करेंगे। 'अपामसोमममृता अमूम अप्सरोभिः सह विहरिस्यामः॥ ६॥

क्लोक-रजसा घोरसङ्कल्पाः कामुका ग्रहिमन्यवः । दाम्भिका मानिनः पापा विहसन्त्यच्युतप्रियान् ॥७॥

श्लोकार्थ —रजोगुण की ग्रधिकता के कारण उनके सङ्कल्प बड़े घोर होते हैं। कामनाग्रों की तो सीमा ही नहीं रहती, उनका क्रोध भी ऐसा होता है जैसे साँप का, बनावट ग्रौर घमंड से उन्हें प्रेम होता है। वे पापी लोग भगवान के प्यारे भक्तों की हँसी उड़ाया करते हैं।।७॥

बाल प्रबोधिनो ध्याख्या बाह्मण, क्षत्रिय और वैश्य ये वेदाध्ययनादि ग्रधिकार को प्राप्त हो कर भी भजन से विमुख हो जाते हैं उनकी 'विप्रोराजन्य' इस श्लोक से निन्दा करते हैं। ब्राह्मण श्रादि त्र विणिक वेदाध्ययन, उपनयन, ग्रध्यापन, यजनादि ग्रधिकार से तथा जन्म से हिर के चरणों के निकट पहुँच जाते हैं ग्रर्थात् ग्राराधना के द्वारा चरण प्राप्ति की योग्यता को प्राप्त होते हुए भी मोह को प्राप्त हो जाते हैं तब भगवान की ग्राराधना को छोड़कर स्वर्गादि का ढोंग बनानेवाले ग्रत्यन्त दुष्ट ग्रहंकारी निरन्तर निषद्ध ग्राचरण में तत्यर पापी भगवान के प्यारे भक्तों को हंसते हैं उनका उपहास करते हैं॥ ७॥

#### श्लोक—ववन्ति तेऽन्योन्यमुपासितस्त्रियो, गृहेषु मैथुन्यपरेषु चाशिषः । यजन्त्यमृष्टान्नविधानवक्षिणं, वृत्त्यं परं व्नन्ति पशूनतद्विवः ॥६॥

श्लोकार्थ— वे मूर्ख बड़े-बूढ़ों की नहीं, स्त्रियों की उपासना करते हैं। यही नहीं वे परस्पर इकट्ठे होकर उस घर-गृहस्थी के सम्बन्ध में ही बड़े-२ मनसूबे बाँधते हैं, जहाँ का सबसे बड़ा मुख़ स्त्री-सहवास में ही सीमित है। वे यदि कभी यज्ञ भी करते हैं तो ग्रन्न-दान नहीं करते, विधि का उल्लङ्घन करते ग्रौर दक्षिणा तक नहीं देते। वे कर्म का रहस्य न जानने वाले मूर्ख केवल ग्रपनी जीभ को सन्तुष्ट करने ग्रौर पेट की भूख मिटाने भरीर को पुष्ट करने के लिए बेचारे पशुग्रों की हत्या करते हैं।। ।।।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या प्रभक्तों की कामुकता का विशेष विवेचन करते हैं वे लोग स्त्रियों को ही महत्त्व देते हैं उन्हीं की उपासना करते हैं बड़े बूढ़ों का उनके यहाँ कोई महत्त्व नहीं है घर में भी दाम्पत्य सुख की प्राप्ति हो ऐसे हो परस्पर शुभ कामना करते हैं ग्रथीत् धन, मकान, स्त्री पुत्रादि सम्पत्तियां हमें प्राप्त हो ऐसा परस्पर श्रार्शीवाद देते हैं। ग्रश दाभिकता (ढोंग) का विशेष विवेचन करते हैं वे यदि यज्ञ करते हैं तो उसमें ग्रन्नदान नहीं करते विधि जो यज्ञ के नियम है उनका पालन नहीं करते ग्रीर दिश्रणा भी नहीं देते। केवल ग्रपने खाने, के लिए ही पशुग्रों की हत्या करते हैं इस प्रकार का ग्रन्थ वे इसलिए करते हैं कि न तो उन्हें यज्ञ की विधि का ज्ञान है ग्रीर न उन्हें हिसा के दोषों का ज्ञान है।। इ॥

इलोक—श्रिया विभूत्याभिजनेन विद्यया, त्यागेन रूपेगा बलेन कर्मगा । जातस्मयेनान्धिधयः सहेश्वरान्, सतोऽवमन्यन्ति हरिप्रियान् खलाः ॥६॥

इलोकार्थ —धन-वैभव, कुलीनता, विद्या, दान, सौन्दूर्य, बल ग्रौर कर्म ग्रादि के घमंड से ग्रंधे हो जाते हैं तथा वे दुष्ट उन भगवत्प्रेमी सन्तों तथा ईश्वर का भी ग्रप-मान करते रहते हैं ॥६॥

बाल प्रबोधिनो व्याख्या कामुकता तथा दाम्भिकता का विवेचन तो पहले या चुका यब मानिता ग्रर्थात् घमंड का विशेष विवेचन करते हैं। धन वैभवादि से उत्पन्न घमंड से वे ग्रन्धे विवेक-हीन हो जाते हैं ग्रतः ईश्वर का ग्रौर भक्तों का ग्रपमान करते हैं। सन्त कौन से इस ग्राशंका के निवारणार्थ उसका विशेषण दिया 'हरि प्रियान् भगवान् है प्रिय जिनको ग्रर्थात् भगवद्भक्तों का वे ग्रपमान करते हैं। श्री-धन ग्रादि सम्पत्तिः विभूति-ग्रधिकार ग्रादि की प्राप्ति, ग्रभिजन-जनसंग्रह, विद्या-तर्क शास्त्र ग्रादि का ग्रभ्यास, त्याग-दान, रूप-सौन्दर्य, बल-शारीरिक बल, कर्म-श्रोत स्मार्त्त कर्म करना इत्यादि ग्रभिमान से भक्त ग्रौर भगवान् का ग्रपमान करते हैं। यहाँ यह ग्राशंका हो सकती है कि श्री ग्रादि तो पुरुषार्थं का कारण है उनसे गर्व ग्रभिमान कैसे होता है उसके निवारणार्थं 'खलाः' पद दिया है वे दुष्ट ग्रन्त:करणवाले हैं इसलिए उनकी श्री ग्रादि पुरुषार्थं साधक न होकर गर्व को उत्पन्न करने वाले बन गये।।।।

क्लोक—सर्वेषु शश्वतनुभृत्स्ववस्थितं, यथा खमात्मानमभीष्टमीश्वरम् । वेदोपगीतं च न शृण्वतेऽबुधा, मनोरथानां प्रवदन्ति वार्तया ।।१०।।

श्लोकार्थ--राजन् ! वेदों ने इस वात को बार २ दुहराया है कि भगवान् भ्राकाश के समान नित्य-निरन्तर समस्त शरीरधारियों में स्थित हैं। वे ही भ्रपने म्रात्मा ग्रीर प्रियतम है। परन्तु वे मूर्ख इस वेद वासी को तो सुनते ही नहीं भीर केवल बड़े-बड़े मनोरथों की बात ग्रापस में कहते सुनते रहते हैं।। १०।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या नवम क्लोक में बताया है कि दुष्ट लोग लक्ष्मी ग्रादि के मद से भक्तों का ग्रपमान करते हैं परन्तु केवल इतना ही नहीं वे वेदों की बात भी नहीं सुनते यह इस दशम क्लोक में बताई है सर्वदा सब प्राणियों में स्थित ग्रीर वे हों के द्वारा उद्घोषित जो (भगवान्) ग्रात्मा है तथा जो ग्रत्यन्त प्रीति का विषय है उसको नहीं सुनते किन्तु ग्रपनी मनमानी बात ग्रथीत् स्त्री- सुख, मांस, मद्य ग्रादि की बातों में समय यापन करते हैं। भगवान् सब प्राणियों, में स्थित होते हुए भी उनके दोषों से उसका स्पर्श नहीं होता इसके लिए ग्राकाश का हष्टान्त दिया है जैसे ग्राकाश सर्वत्र विद्यमान रहते हुए भी निलित रहता है। वेदों की बात न सुनने का कारण तो यह है कि वे ग्रबुध-बेसमम हैं।। १०।।

#### श्लोक—लोके व्यवायामिषमद्यसेत्राः नित्यास्तु जन्तोर्न हि तत्र चोदना । व्यवस्थितिस्तेषु विवाहयज्ञ सुराग्रहैरासु निवृत्तिरिष्टा ।।११।।

श्लोकार्य—(वेद विधि के रूप में ऐसे ही कर्मी के करने की ग्राजा देता है, जिन में मनुष्य की स्वाभाविक प्रवृत्ति नहीं होती।) संसार में देखा जाता है कि मैथुन, मांस भीर मद्य की ग्रोर प्राणी की स्वाभाविक प्रवृत्ति हो जाती है तब उसे उसमें प्रवृत्ति करने के लिए विधान तो हो ही नहीं सकता। ऐसी स्थिति में विवाह, यज्ञ श्रीर सौत्रामिण यज्ञ के द्वारा ही जो उनके सेवन की व्यवस्था दी गई है, उसका श्रथं है लोगों की उच्छ्रह्वल प्रवृत्ति का नियन्त्रण, उनका मर्यादा में स्थापन। वास्तव में उन की ग्रोर से लोगों को हटाना ही श्रुति को ग्रभीष्ट है।।११।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—शंका होती है कि मेथुन ग्रादि का जब वेदों में विधान है तो फिर उसकी निन्दा क्यों की जाती है ? इसका उत्तर इस 'लोके व्यवाया' ग्रादि से दिया गया है। व्यवायक्षी संभोग ग्रापिष मद्य सेवा-मांस मदिरा का भक्षणा। ये प्राणीमात्र के लिए नित्य है ग्रथीत् इनका सेवन प्राणीमात्र अनुराग से करता है इसलिए उसके लिए वेद की विधि नहीं है। ग्रनजानी बात को बताने में शास्त्र को प्रमाण माना जाता है शंका होती है कि ऋतौ भार्यामुपेयात् 'हुतशेषं भक्षमेत्' ऋतु काल में स्त्री संग करे, हवन से बचे हुए का भक्षण करे। 'सोत्रामण्यां सुराग्रहान् गृह्णाति' सौत्रामण्य यज्ञ में मद्य सेवन करे। ऐसे विधि वाक्य हमें मिलते हैं ग्रौर भी 'ऋतुस्नाना भार्या के पास जो नहीं जाता है उसे भयञ्कर भ्रूणहत्या का पाप लगता है' इसमें स्त्री संभोग न करने पर दोष लिखा है तो फिर कैसे माने कि स्त्री संभोग की विधि नहीं है इसका उत्तर 'व्यवस्थिति''' इत्यादि से दिया है। ग्रथीत् उक्त विधि के द्वारा स्त्री मेवन, मद्यमांस भक्षण की विवाह यज्ञ ग्रादि में व्यवस्था की गई है वास्तव में तो व्यवाय, मद्य, मांसभक्षण की निवृत्ति (त्याग) ही ग्रभीष्ट है। जैसे यदि स्त्री संग करना चाहता है तो विवाहित स्त्री से कर सकता है ग्रन्य स्त्री से नहीं, उसमें भी ऋनुकाल में ही तथा रात्रि में ही ग्रन्य काल में नहीं। इस काल में भी षष्ठी, ग्रब्दमी

पूरिंगमा, अमावस्या, द्वादशी (एकादशी) चतुदर्शी आदि पर्व काल में स्त्री संग का परित्याग करे। स्त्री संग का विधान भी केवल उसी के लिए है जो अपने पिता के ऋएा मुक्त होने के लिए पुत्र की इच्छा रखत है और जो कर्मनिष्ठ है गृहस्थी है। जो भक्त है या ज्ञानी है अथवा विरुक्त है उसके ऊपर कोई पितृ ऋएग नहीं होता 'यदहरेवविरजेत् तदहरेव प्रव्रजेत' जिस दिन वैराग्य हो जाय उसी दिन सन्यासी हो जाय इससे यह स्पष्ट है कि भक्त, ज्ञानी, विरक्त के लिए कोई ऋएग नहीं है तथा सन्यास ग्रहण करने की विधि है। उसी तरह यज्ञ में ही मांस का सेवन करे अन्यत्र नहीं। सौत्रामण्य यज्ञ में ही सुरा का ग्रहण करें अन्यत्र नहीं। ११॥

#### श्लोक—धनं च धर्मेंकफलं यतो वं, ज्ञानं सविज्ञानमनुप्रशान्ति । गृहेषु युञ्जन्ति कलेवरस्य मृत्युं न पश्यन्ति दुरन्तवीर्यम् ॥१२॥

इलोकार्थ—धन का एकमात्र फल है धर्म; क्योंकि धर्म से ही परमतत्व का ज्ञान भीर उसकी निष्ठा—ग्रपरोक्ष ग्रनुभूति सिद्ध होती है, ग्रौर निष्ठा में ही परम शान्ति है। परन्तु यह कितने खेद की बात है कि लोग उस धन का उपयोग घर गृहस्थी के स्वार्थों में या काम भोग में ही करते हैं ग्रौर यह नहीं देखते कि हमारा यह शरीर मृत्यु का शिकार है ग्रौर वह मृत्यु किसी प्रकार भी टाली नहीं जा सकती।।१२।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—पहले यह कहा जा चुका है कि ग्रज्ञ लोग व्यवाय (स्त्रीसंग्) ग्रादि मनोरथों से व्याकुल होकर वेद में कही हुई बात को भी नहीं सुनते हैं। ग्रब धर्म से होने वाले मोक्ष के साधन-भूत धन का भी वे लोग प्रत्यक्ष दीखनेवाले लोगों में ही उपयोग करते हैं ग्रतः उनका मोक्ष हो जाएगा यह ग्राशा भी नहीं रही, इसी बात को 'धनं च' इस क्लोक से कहते हैं। धर्म ही है एक मात्र फल जिसका ऐसे धन का उपयोग वे देह ग्रादि के लिए करते हैं। इसलिए वे ग्रन्धे हैं। ग्रन्धे वे इसिलए हैं कि जिसके बल का कोई प्रतोकार नहीं कर सकता उस मृत्यु को वे नहीं देखते। ग्रब यह जिज्ञासा होगी कि धर्म का फल क्या है तब 'यतो वे ज्ञानं सिवज्ञानमनुप्रशान्तः' जिस निष्काम भगवान की ग्राराधना रूप धर्म से ग्रपरोक्ष ज्ञान सहित हढ़ परोक्ष ज्ञान होता है। वह दढ़ परोक्ष ज्ञान कैसा होता है उसका स्वरूप 'ग्रनुप्रशान्तिः से बताया है ग्रर्थात् उस परोक्ष ज्ञान के होने पर ही जिसे मोक्ष कहा जाता है ऐसी प्रकृष्ट शान्ति होती है । ११२।।

श्लोक—यद् झारामक्षो विहितः सुरायास्तथा पञ्चोरालमनं न हिसा। एवं व्यवायः प्रजया न रत्या, इमं विशुद्धं न विदुः स्वधर्मम् ।।१३।।

इलोकार्थ — सौत्रावणी यज्ञ में भी सुरा को सूँघने का ही विधान है, पीने का नहीं। यज्ञ में पशु ग्रालभन (स्पर्शमात्र) ही विहित है, हिंसा नहीं। इसी प्रकार अपनी

धर्मपित्न के साथ की ग्राज्ञा भी विषय भोग के लिए नहीं धार्मिक परम्परा की रक्षा के निमित्त सन्तान उत्पन्न करने के लिए ही दी गई है। परन्तु जो ग्रर्थवाद के वचनों में फँसे हैं, विषयी हैं, वे भ्रपने इस विशुद्धधर्म को जानते ही नहीं ॥१३॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—ग्यारहवें क्लोक में स्त्रीसंभोग ग्रादि की जो व्यवस्था की है ग्रथांत् स्त्री संभोग, मद्यमांस भक्षण की जो ग्राज्ञा दी है उसे ग्रपनी इच्छानुसार न समभें उसका ग्राण्य दूसरा ही है। सौत्रामणी यज्ञ में जो सुरा का उपयोग बताया है उसका तात्पर्य सुरा को केवल नाक से सूंचना चाहिये न कि उसको पीना चाहिये। उसी तरह पशु का केवल मात्र स्पर्श ही करना चाहिये ऐसी विधि है, हिंसा कदापि न व रें यहाँ यह समभें कि देवता के उद्देश लक्ष्य से जो पशुह—नन है उसका तात्पर्य स्पर्श करना मात्र है जै जा ि 'वायव्यंश्वेतमालभेत' वायु के लिए क्वेत ग्रव्य का स्पर्श करे उसे हिंसा नहीं कहते। ऐसा वचन भी है कि 'वेद विहित हिंसा हिंसा नहीं हैं यज्ञ में भी जो खाने के लक्ष्य से पशु हिंसा करते है वह दो लौ जिक में मांसभक्षण के लिए की गई हिंसा के समान ही है। वेद में तो ग्रालभन (स्पर्श) मात्र ही व हा है, हिंसा नहीं कहीं है। ग्रतः यथेष्ट मांसभक्षण की वो ग्राक्षा नहीं है। इसी प्रकार व्यवाय स्त्री संभोग भी सन्तोत्पत्ति के लिए ही विहित है सुव भोग के लिए नहीं। ग्रतः ग्रपनी इच्छानुसःर मन्मानी करनेवाले लोग इस विग्रद्ध ग्रपने धर्म को नहीं जानते।।१३।।

श्लोक—ये त्वनेवंविदोऽसन्तः स्तब्धाः सदिभमानिनः । पञ्चन् द्रू ह्यन्ति विस्नब्धाः प्रत्य खादन्ति ते च तान् ॥१४॥

इलोकार्थ — जो इस विशुद्ध धर्म को नहीं जानते, वे घमंडी वास्तव में तो दुष्ट हैं, परन्तु समभते हैं ग्रपने को श्रेष्ठ । वे घोखे में पड़े हुए लोग पशुग्रों की हिंसा करते हैं ग्रीर मरने के बाद वे पशु ही उन मारनेवालों को खाते हैं ।।१४।।

बाल प्रबोधिनी ज्यारया—इस प्रकार भगवद विमुखों के ग्रनेक दोषों का विस्तृत वर्णन किया ग्रव उनके निश्चय का विवेचन 'ये त्वनेवंविदो' ग्रादि पांच श्लोंको से करते हैं। जो लोग (बेसमफ) ऊपर बताये गये विशुद्ध धर्म को नहीं जानते हैं वे 'ग्रनेवंविदः' से लिये गये हैं। वे लोग दूसरों से भी नहीं पूछते क्योंकि स्तब्ध है, ग्रनम्न है जिसमें नम्नता होती है वे तो किसी से पूछ भी सकते हैं। हम तो सज्जन है समफदार हैं ऐसा उनमें ग्रभिमान हैं ग्रतः उनमें नम्नता या जिज्ञासा उत्पन्न ही कैसे होगी। उक्त सब बातों का उदय उनके ग्रन्तः करएा में इसलए नहीं होता है कि वे स्वयं ग्रसन्त हैं उनके ग्रन्तः करएा में पाप का निवास है इसलिए ऐसा करने से हमारा मनोरथ पूर्ण हो जायेगा ऐसा उनमें विश्वास है ग्रथवा पशुग्रों के द्वारा हमारा पोषण हो रहा है ग्रतः निर्दयता से पशुग्रों को

मारते हैं तब वे ही मारे गये पशु उन मारनेवालों के यमपुर में पहुंच कर खाते हैं। जैसाकि समभ-दारों ने कहा है—'जो मांस भक्षी यहाँ जिनका मांस खाते हैं, परलोक में उन्हीं मांस भक्षण करने वालों का मांस वे खाते हैं जिनका मांस उनने खाया है।। १४।।

### श्लोक—हिषन्तः परकायेषु स्वात्मनं हरिमोश्वरम् । मृतके सानुबन्धेडस्मिन् बद्धस्नेहाः पतन्त्यधः ।।१४।।

श्लोकार्थ—यह शरीर मृतक-शरीर है। इसके सम्बन्धी भी इसके साथ ही छूट जाते हैं। जो लोग इस शरीर से तो प्रेम की गाँठ बाँध लेते हैं और दूसरे शरीरों में रहनेवाले अपने ही आत्मा एवं सर्व शक्तिमान् भगवान् से द्वेष करते हैं, उन मूर्खों का अधः पतन निश्चित है।।१५।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—जो मूर्ख अन्य शरीरों में स्थित जी गों से द्वेष करते हैं वे स्वयं अपनी आत्मा से ही द्वेष (द्रोह) करते हैं अतः उस दोष से वे नरक में गिरते हैं। क्योंकि जीव भगवान के अंश हैं अतः उनसे द्वेष करना तो भगवान से ही द्वेष करना होगा। जो ईश्वर (हरि) से द्वेष करेंगे वे नरक में गिरेंगे ही। ऐसा वे क्यों करते हैं इसका हेतु है कि वे अपने पुत्र स्त्री आदि से युक्त मृत (शव) प्रायः शरीर से प्रेम करते हैं उसका खूब लालन—पालन करने की आसक्ति से अन्य शरीर में स्थित जीवों से द्वेष करते हैं।।१४॥

#### श्लोक ये कैवल्यमसम्प्राप्ता ये चातीताइच मूढताम् । त्रैवर्गिका ह्यक्षिणिका ग्रात्मानं घातयन्ति ते ।।१६।।

श्लोकार्थ—जिन लोगों ने ग्रात्मज्ञान सम्पादन करके कैवल्य-मोक्ष नहीं प्राप्त किया है ग्रौर जो पूरे-पूरे मूढ़ भी नहीं हैं, वे ग्रधुरे न इधर के हैं, ग्रौर न उधर के । वे ग्रर्थ, धर्म, काम-इन तीनों पुरुषार्थों में फँसे रहते हैं, एक क्षरण के लिए भी उन्हें शान्ति नहीं मिलती । वे ग्रपने हाथों ग्रपने पैरों में कुल्हाड़ी मार रहे हैं । ऐसे ही लोगों को ग्रात्मघाती कहते हैं ।।१६॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—जो सर्वथा बेसमक होते हैं वे तत्वज्ञानियों की कृपा से संसार से तिर जाते हैं और जो तत्व ज्ञानी होते हैं वे सातः ही संगार से मुक्त हो जाते हैं किन्तु जो तत्त्वज्ञान से अनिभन्न हैं और जो न तो मूर्ज ही हैं और न समक्ष्यार ही हैं किन्तु अपने को समक्ष्यार माननेवाले और नम्रता से रहित हैं अतः उन्हें श्रवर आदि का अवसर ही नहीं मिलता श्रवसादि का अवसर न मिलने का कारण यह है कि वे सदा धर्म, अर्थ, काम में ही फंसे रहते हैं ऐसे लोग अपनी आत्मा का घात करते हैं नरक दि में पातित करने का साधन करते हैं ऐसा प्रसिद्ध है यह 'हि' शब्द से सूचित किया है ॥१६॥

#### श्लोक-एत ग्रात्महनोऽशान्ता ग्रज्ञाने ज्ञानमानिनः । सीदन्त्यकृतकृत्या वै कालध्वस्तमनोरथाः ।।१७।।

इलोकार्थ—ग्रज्ञान को ही ज्ञान माननेवाले इन ग्रात्मघातियों को कभी शान्ति नहीं मिलती, इनके कर्मों की परम्परा कभी शान्त नहीं होती। काल भगवान् सदा-सर्वदा इनके मनोरथों पर पानी फेरते रहते हैं। इनके हृदय की जलन विषाद कभी निटने का नहीं।।१७।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—सोलहवें क्लोक में कही हुई बात को पुनः स्पष्ट करते हैं 'ग्रात्महनः' का ग्राग्य है स्वयं के (ग्रपने) ही ये गत्र हैं। काल जब इनके मनोरथों को नष्ट कर देता है तो ये नरक ग्रादि में ग्रत्यन्त दुःखी होते ही हैं। यहां 'वै' एवं (ही) के ग्रर्थ में है। वे ग्रात्मघाती इसिलए हैं कि उन्होंने श्रणवादि साधन जो ग्रपना कार्य है उसे नहीं किया, नहीं करने में हेतु है 'ग्रज्ञाने ज्ञान मानिनः' लौकिक एवं ग्रलौकिक सुखों के उपाय की कल्पना में ही ग्रपने को समभदार मानते हैं ऐसे भ्रान्त ग्रग्शान्त राग-लोभ ग्रादि रें। व्याप्त चित्तवाले होते हैं इसी बात को श्रुति भी बताती है 'जो ग्रात्मघाती होते हैं वे मरने गर ग्रन्। नाम के नरक में गिरते हैं।।१७॥

#### क्लोक—हित्वात्यायासरिवता गृहापत्यसुहृच्छ्रियः । तमो विशन्त्यनिच्छन्तो वासुदेवपराङ्मुखाः ।।१८।।

क्लोकार्थ—राजन् ! जो लोग ग्रन्तर्यामी भगवान् श्रीकृष्ण से विभूख हैं, वे श्रत्य-न्त परिश्रम करके गृह, पुत्र, मित्र ग्रौर धन-सम्पित इकट्ठी करते हैं; परन्तु उन्हें ग्रन्त में सब कुछ छोड़ देना पड़ता है ग्रौर न चाहने पर भी विवश होकर घोर नरक में जाना पड़ता है। (भगवान् का भजन न करनेवाले विषयी पुरुषों की यही गित होती है)।।१८।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—हरि विमुखों को क्या फल प्राप्त होता है इस प्रश्न का अब उपसं-हार करते हैं। भगविद्वमुख मनुष्य जिन्होंने कठोर परिश्रम से गृह, सुत, मित्र और लक्ष्मी का संपा— दन किया था उन्हें छोड़ने की ्च्छा न होते दुए भी छोड़कर तथा पर जे में गिरना नहीं चाहते हुए उसमें पड़ते हैं।।१८।।

#### राजोवाच-श्लोक-किस्मन् काले स भगवान् कि वर्णः कीहशो नृभिः। नाम्ना वा केन विधिना पूज्यते तिवहोच्यताम्।।१६।।

श्लोकार्थ— राजानिमि ने पूछा--योगेश्वरों ! श्राप लोग कृपा करके यह बतलाईये कि भगवान किस समय, किस रंग का, कौन-सा श्राकार स्वीकार करते हैं श्रीर मनु-ष्य किन नामों श्रीर विधियों से उनकी उपासना करते हैं ।।१६।। बाल प्रबोधिनी व्छाख्या—भगवान् की ग्राराधना का प्रकार विशेष पूछता है भगवान् किस समय, किस रंग का ग्रीर कैसे ग्राकार का होता है। किस नाम में ग्रीर किस विधि से मनुष्यों के द्वारा पूजा जाता है यह हमारे सामने किहये।।१६॥

#### करभाजन उवाच-श्लोक-कृतं त्रेता द्वापरं च कलिरित्येषु केशवः। नानावर्गामिधाकारो नानैव विधिनेज्यते।।२०।।

श्लोकार्थ--श्रब नवें योगीश्वर करभाजनजी ने कहा-राजन् ! चार युग हैं-सत्य, त्रेता, द्रापर ग्रौर किल । इन युगों में भगवान् के श्रनेकों रंग नाम ग्रौर श्राह-तियां होती हैं तथा विभिन्न विधियों से उनकी पूजा की जाती है ।।२०।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—सत्ययुग ग्रादि चार युग होते हैं। भगवान् इन सत्ययुग ग्रादि कालमें ग्रनेक प्रकार के वर्ण, नाम ग्रौर ग्राकार से तथा ग्रनेक विधियों (प्रकारों) से पूजे जाते हैं।।२०।।

#### क्लोक--कृते शुक्लक्ष्यतुर्बाहुर्जिटलो दल्कलाम्बरः । कृष्ट्याजिनोपवीताक्षान् बिभ्रद् दण्डकमण्डलू ॥२१॥

इलोकार्थ—सत्ययुग में भगवान् के श्रीविग्रह का रंग होता है श्वेत । उनके चार भुजाएँ ग्रौर सिर पर जटा होती हैं, तथा वे वल्कल का ही वस्त्र पहनते हैं । काले मृग का चर्म, यज्ञोपवित, रुद्राक्षी की माला, दण्ड ग्रौर कमण्डलु धारण करते हैं ॥२१॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—बीसवें श्लोक में बताये गये रंग ग्रादि का स्पष्टीकरण करते हैं। सत्ययुग में कृष्णमग चर्म ग्रादि को घारण करते हैं इससे सत्ययुग में भगवान ब्रह्मचारी वेश में रहते हैं।।२१।।

#### क्लोक - मनुष्यास्तु तदा शान्ता निर्वेर : सुहृदः समाः । यजन्ति तपसा देवं शमेन च दमेन च ॥२२॥

इलोकार्थ — सत्ययुग के मनुष्य बड़े शान्त, परस्पर वैर रहित, सबके हितैषी और समदर्शी होते हैं। वे लोग इन्द्रियों और मन को वश में रख कर ध्यानरूप तपस्या के द्वारा सबके प्रकाशक परमात्मा की आराधना करते हैं।।२२॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—तब सत्ययुग में भगवान की ग्राराधना करनेवाले पुरुष र.वंत्र सुख दु:ख में समान दृष्टि रखते हैं। समान दृष्टि रखने के कारण बैर रहित होना वे किसी से बैर नहीं रखते। निर्वेर होने का कारण उनमें शान्ति है राग, लोभ ग्रादि दोष उनमें नहीं है दु:ख का हेतु जो राग ग्रादि हैं वे उनमें नहीं हैं ग्रतः मुखी है, मुखी इसलिए हैं कि वे सबके हितैषी हैं। बाह्य इन्द्रियों का निग्रह करके ध्यानयोग रूप तप से भगवान की ग्राराधना करते हैं।।२२।।

क्लोक--हंस सुपर्गों वंकुण्ठो धर्मों योगेश्वरोऽमलः। ईश्वरः पुरुषोऽव्यक्तः परमात्मेति गीयते ॥२३॥

इलोकार्थ—वे लोग हंस, सुपर्गा. वैकुण्ठ, धर्म, योगेश्वर, ग्रमल, ईश्वर, पुरुष, ग्रव्यक्त ग्रीर परमात्मा ग्रादि नामों के द्वारा भगवान् के गुरा, लीला ग्रादि का गान करते हैं ॥२३॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या सत्यपुग में भगवान का हंस भ्रादि नामों से व्यवहार होता है ॥२३॥

क्लोक-न्त्रेतायां रत्तवर्गोऽसौ चतुर्बाहुस्त्रिमेखलः । हिरण्यकेशस्त्रय्यात्मा स्नुकस्नुवाद्युपलक्षराः ॥२४॥

श्लोकार्थ—राजन् ! त्रेतायुग में भगवान् के श्रीविग्रह का रंग होता है लाल । चार भुजाएँ होती हैं ग्रौर किटभाग में वे तीन मेखला धारण करते हैं। उनके केश मुनहले होते हैं ग्रौर वे वेद प्रतिपादित यक्ष के रूप में रहकर स्नुक्, स्नुवा ग्रादि यज्ञ-पात्रों को धारण किया करते हैं।।२४।।

बाल प्रबोधिनो व्याख्या—त्रेता में ये भगवान लाल वर्ण होते हैं, चार मुजाएँ होती है दीक्षा की ग्रंगभूत तीन मेखला किट भाग में घारण करते हैं। पीले केश होते है। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद इन तीनों वेदों से प्रतिपादित जिनकी ग्राह्मा (मूर्ति) है। स्नुक् स्नुवा ग्रादि चिन्ह उनके होते है। १४॥

क्लोक—तं तदा मनुजा देवं सर्वदेवमयं हरिम् । यजन्ति विद्यया त्रय्या धमिष्ठा ब्रह्मवादिनः ॥२५॥

इलोकार्थ-उस युग के मनुष्य ग्रपने धर्म में बड़ी निष्ठा रखनेत्राले ग्रीर वैदों के ग्रध्ययन-ग्रध्यापन में बड़े प्रवीग होते हैं। वे लोग ऋग्वेद, यजुर्वेद ग्रीर सामवेदरूप वेदत्रयी के द्वारा सर्वदेवस्व रूप देवाधिदेव भगवान् श्रीहरि की ग्राराधना करते हैं।२५।

दाल प्रबोधिनो ब्यार्क्या तब त्रेता युग में ब्रह्मवादी अर्थात् वेदोक्त अर्थ के जानने वाले मनुष्य इन्द्र ग्रादि सब देवताओं के अन्तर्यामी मुख्य देव हरि का वेदत्रयी में कथित कर्म समर्पण से उनका भजन करते हैं आराधन करते हैं ॥२४॥

#### श्लोक—निक्यार्यज्ञः पृश्निगर्भः सर्वदेव उरुक्रमः । वृषाकपिर्जयन्तश्च उरुगाय इतीर्यते ॥२६॥

इलोकार्थ--त्रेतायुग में अधिकांश लोग विष्णु, यज्ञ पृष्णिगर्भ, सर्वदेव, उरु ६म, वृषाकिप, जयन्त और उरुगाय आदि नामों से उनके गुण और लीला आदि का कीतन करते हैं।।२६।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—तब त्रेतायुग में व्यापक होने के कारण भगवान को विष्णु कहते हैं। यज्ञ के अधिष्ठाता होने के कारण उन्हें यज्ञ कहते हैं। पृश्ति के पुत्र होने के कारण पृश्ति गर्भ, सब देवताओं के अधिष्ठाता होने के कारण सबंदेव, अनेक प्रकार की लीला करने के कारण उरक्रम, भक्तों की जो कामनाएं होती हैं उनकी वर्षा करने के कारण वृष्य, और उनके क्लेशों का आकंपन विनाश करने के कारण आकपि, इस तरह वृष्य और आकपि, सर्वदा उनकी विजय ही होती है अतः जयन्त और उनकी विजय का ही सबंत्र गान (वर्णन) होता है अतः वे उरुगाय भी कहे जाते हैं।।२६॥

#### श्लोक—द्वापरे भगवाज्छचामः पीतवासा निजायुधः । श्रीवत्सादिभिरङ्केश्व लक्षग्रीहपलक्षितः ।।२७॥

श्लोकार्थ--राजन् ! द्वापरयुग में भगवान् के श्रीविग्रह का रंग होता है साँवला। वे पीताम्बर तथा शङ्ख, चऋ, गदा ग्रादि ग्रपने ग्रायुध धारण करते हैं। वक्षः स्थलपर श्रीवत्स का चिन्ह, भृगुलता, कौस्तुभ-मिंग ग्रादि लक्षगों से वे पहचाने जाते हैं।२७।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या हापर में भगवान् अलसी के पुष्प के समान श्यामवर्ण होते हैं भीर पीताम्बर को धारण करते हैं। अपने सुदर्शन चक्र आदि आयुध भी उस समय उनके पास रहते हैं। श्रीवत्स नाम वाला जो वक्षः स्थल पर दाहिने भाग में बालों का जो प्रदक्षिणावर्त्त है वह तथा श्रीहस्त श्रीचरण में कमल का चिन्ह तथा कौस्तुभमिण आदि जो बाह्य चिन्ह हैं उनसे भी उपलक्षित पहचाने जाते हैं।।२७॥

#### श्लोक—तं तदा पुरुषं मर्त्या महाराजोपलक्षराम् । यजन्ति वेदतन्त्राभ्यां परं जिज्ञासवो नृप ॥२८॥

इलोकाथं—राजन् ! उस समय जिज्ञासु मनुष्य महाराजों के चिन्ह छत्र, चँवर ग्रादि से युक्त परमपुरुष भगवान् की वैदिक ग्रौर तान्त्रिक विधि से ग्राराधना करते हैं ॥२८॥

बाल प्रश्नोधिनी क्याल्या—उस समय हे राजन् ! जिज्ञासु जो तस्त्र ज्ञान की इच्छा रखते हैं वे मनृष्य महाराज के चिन्ह जो छत्र, चँवर ग्रादि हैं उनसे युक्त भगवान् की वैदिक प्रकार से श्रीर तन्त्रोक्त प्रकार से श्राराधना करते हैं ॥२६॥

श्लोक-नमस्ते वासुदेवाय नमः सङ्कर्षणाय च । प्रद्युम्नायानिरुद्धाय तुम्यं भगवते नमः ॥२६॥

> नारायणाय ऋषये पुरुषाय महातमने । विश्वेश्वराय विश्वाय सर्वभूतात्मने नमः ॥३०॥

इलोकार्थ—वे लोग इस प्रकार भगवान् की स्तुति करते हैं— 'हे ज्ञानस्वरूप भगवान् वास्तेव एवं क्रियाणिकरूप सङ्कर्षणा! हम आपको बार-बार नमस्कार करते हैं। भगवान् प्रद्युम्न ग्रौर ग्रानिरुद्ध के रूप में हम श्रापको नमस्कार करते हैं। ऋषि नारा-यण, महात्मा नर, विश्वेश्वर, विश्वरूप ग्रौर सर्वभूतात्मा भगवान् को हम नमस्कार करते हैं। १६॥३०॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—नामीं को दिखाते हुए नमस्ते ग्रादि दो इलोकों से स्तुति का प्रकार कहते हैं ॥२६॥३०॥

श्लोक— इति द्वापर उर्वीश स्तुवन्ति जगदीश्वरम् । नानातन्त्रविधानेन कलाविष यथा शृणु ॥३१॥

श्लोकार्थ—राजन् ! द्वापरयुग में इस प्रकार लोग जगदीश्वर भगवान् की स्तुति करते हैं । अब अलियुग में अनेक तन्त्रों के विधि-विधान से भगवान् की जैसी पूजा की जाती है, उसका वर्णन मुनो ॥३१॥

बाज प्रबोधिनी व्याख्या है राजन्! इस प्रकार द्वापर में जगदीश्वर की स्तुति करते हैं। किलियुग में भी नानातन्त्रों के प्रकार से उनका पूजन करते हैं उसे सूनो।।३१।

श्लोक — कृष्णवर्णं तिवषाकृष्णं साङ्गोपाङ्गास्त्रपार्षदम् । यज्ञैः सङ्कीर्तनप्राययंजन्ति हि सुमेधसः ॥३२॥

इलोकार्थ किलयुग में भगवान् का श्रीविग्रह होता है कृष्णवर्ण काले रंग का। जैसे लीलम मिण में से उज्ज्वल कान्तिधारा निकलती रहती है, वैसे ही उनमें ग्रङ्ग की छटा भी उज्ज्वल होती है। वे हृदय ग्रादि ग्रङ्ग, कौस्तुभ ग्रादि उपाङ्ग, सुदर्शन ग्रादि ग्रस्त्र ग्रीर सुनन्द प्रभृति पार्षदों से संगुक्त रहते हैं। किलयुग में श्रेष्ठ बुद्धि सम्पन्न पुरुष ऐसे यहों के द्वारा उनकी ग्राराधना करते हैं, जिनमें नाम, गुण, लीला ग्रादि के कीर्तन की प्रधानता रहती है।।३२।।

बात प्रबोधनी व्याख्या—रूबेपन का निषेध 'तिवषाऽकृष्णम्' पद से करते है कान्ति से अकृष्ण हैं प्रथांत् इन्द्रनील मिण् के समान उज्ज्बल (चमकीले) हैं। हृदय आदि अकों से, कौस्तुभ आदि उपाङ्गों से, सुदर्शन आदि अस्त्रों से, सुनन्द आदि पाषदों से युक्त हैं। 'संकीर्तान प्रायैः' अर्थात् कीर्तन, नामों बारण और स्तुति ये जिनमें मुख्य हैं ऐसे यज्ञों से विवेकी पुरुष भगवान् को आराधना करते हैं ऐसा प्रसिद्ध है ॥३२॥

श्लोक-ध्येयं सदा परिभवध्नमभीष्टदोहं, तीर्थास्पदं शिवबिरिश्चिनुतं शरण्यम् । भृत्यातिहं प्रगतपाल भवाव्धिपोतं, बन्दे महापुरुष ते चरणारविन्दम् ।३३।

इलोकार्थ— वे लोग भगवान् की स्दुित इस प्रकार करते हैं - 'प्रभो' ! ग्राप शरणा-गतरक्षक हैं। ग्रापके चरणारिवन्द सदा-सर्वदा ध्यान करने योग्य, माया-मोह के कारण होने वाले सांसारित पराजयों का ग्रन्त कर देने वाले तथा भक्तों की समस्त ग्रिभिष्ट वस्तुग्रों का दान करने वाले कामधेनुस्वरूप हैं। वे तीर्थों को भी तीर्थ बनाने वाले स्वयं परम तीर्थ स्वरूप हैं, शिव, ब्रह्मा ग्रादि बड़े-बड़े देवता उन्हें नमस्कार करते हैं। ग्रीर चाहे जो कोई उनकी शरण में ग्रा जाय, उसे स्वीकार कर लेते हैं। सेवकों की समस्त ग्राति ग्रीर विपत्ति के नाशक तथा संसार-सागर से पार जाने के लिए जहाज हैं। महापुरुष ! मैं ग्रापके उन्हीं चरणारिवन्दों की बन्दना करता हूं। ३३।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—ध्येयं ग्रादि दो श्लोकों से कीतंन का प्रकार दिख लाते हैं। हे प्रण्लपाल-हे भक्तरक्षक! भक्तों की रक्षा करने में ग्राप समर्थं हैं इसे हे महापुरुष इस संबोधन से सुनित किया है। ग्रापके चरणारिवन्द को मैं सदा प्रणाम करता हूं। सदा का संबंध सबके साथ करना चाहिये जैसे ग्रापके चरणारिवन्द सदा ध्यान करने योग्य हैं क्योंकि वे सर्वदा कुटुम्बियों तथा इन्द्रिय ग्रादि से होने वाले पराभव (तिरस्कार) को सर्वदा नष्ट करते हैं। ग्रीर सर्वदा भक्तों के मनोरथों को पूर्ण करते हैं। ग्राग ग्रादि तीर्थं भी ग्रापके चरण का ग्राश्रय (सहारा) लेने से ही सदा सर्वोत्कृष्ट हुप से पवित्र करने वाले हैं। इसलिए तो ग्रापके चरण की शिव ग्रीर बह्मा स्तुति करते हैं। दूसरा कारण यह भो है कि ग्रापके चरण शरण ग्रहण करने वाले के ग्राश्रम भी है। शंका हो सकती है कि जो शिव ग्रीर बह्मा के लिए भी दुर्जभ है वे साधारण के ऊपर ग्रनुग्रह कैसे करेंगे? उसका निवारण 'भृत्यान्तिहरं' से किया है जो कोई भीभृत्य (सेवक) होगा उसकी पीड़ा का वे सदा हरण करेंगे। केवल ग्रागन्तुक पोड़ा का ही हरण नहीं करेंगे किन्तु ग्रनादि जो परम्परागत संसार दु:ख रूप जो समुद्र है उसते भी पार करेंगे संसार समुद्र है पार करने में ग्रापके चरण जलयान (जहाज) है।।३३॥

इलोक—व्यवत्वा सुदुस्त्यजसुरेप्सितराज्यलक्ष्मीं, धर्मिष्ठ ग्रार्थवचसा यदगादरण्यम् । मायामृगं दियतयेप्सितमन्वधावद्, बन्दे महापुरुष ते चस्रागरिवन्दम् ॥३४॥ इलोकार्थ—भगवान ! ग्रापके चरणकमलों की महिमा कौन कहे ? रामावतार में ग्रपने पिता दशरथजी के वचनों से देवताग्रों के लिए भी वाञ्छनीय ग्रौर दुस्त्यज राज्यलक्ष्मी को छोड़कर ग्रापके चरण कमल वन-वन घूमते फिरे, सचमुच ग्राप धर्मनिष्ठता की सीमा हैं ग्रौर महापुरुष ! ग्रपनी प्रेयसी सोताजी के चाहने पर जान-बूभकर ग्रापके चरण कमल मायामृग के पीछे दौड़ते रहे। सचमुच ग्राप प्रेम की सीमा हैं। प्रभो ! मैं ग्रापके उन्हीं चरणारविन्दों की वन्दना करता हूं।।३४।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—इस प्रकार श्रीकृष्ण की स्तुति का निरूपण करके ग्रब इस क्लोक में राम की स्तुति करते हैं। हे महापुमुप ! दूसरे जिसको छोड़ नहीं सकते ग्रौर जिस राज्य सम्पति को देवता भी चाहते हैं उस राज्य सपति को छोड़कर ग्रार्य जो दशरथ पिता उनके वचन से जंगल में गये। यदि किसी दोष के कारण बिता बन में निकाल देता तो राम भजन (प्रादर पाने) के योग्य नहीं रहते ग्रतः उस शङ्का के करने के लिए राम के लिए 'धिमण्ठ' ऐसा पद दिया। राम तो धर्ममार्ग में स्थित थे पिता ने जो कंकयी से प्रतिज्ञा की थी उसे सत्य करने के लिए ही गये थे। ग्रौर इस प्रकार के राज्य को छोड़कर भी भक्तवत्सल होने के कारण ग्रपनी प्रियतमा सीता के चाहै हुए मायामृग के पीछे जो कि कपट से सोने का मृग बना था। उस मारीच के पीछे दोड़ने वाले ग्रापके चरणारिवन्द को मैं प्रणाम करता हूँ। ग्रथवा 'धिमण्ठ' यह भी संबोधन हे सन्धि न करने की इच्छा के कारण ग्रार्य पद के साथ इसकी संधि नहीं हुई। उपर्युक्त का तात्पर्य यह हुग्रा कि जो चरणारिवन्द बन में गये तथा जो चरणारिवन्द मायामृग (मारीच) के पीछे दोड़े ग्रापके उन चरणा रिवन्द को में प्रणाम करता हूं ग्रौर सबकी संगित पूर्ववत् हो समक्षनी ।।३४॥

#### क्लोक—एवं युगानुरुपाभ्यां भगवान् युगवितिभिः। मनुजैरिज्यते राजन् श्रेयसामश्विरो हरिः॥३४॥

श्लोकार्थ—राजन् ! इस प्रकार विभिन्न युगों के लोग ग्रपने-ग्रपने युग के ग्रनुरूप नाम-रूपों द्वारा विभिन्न प्रकार से भगवान् की ग्राराधना करते हैं। इसमें सन्देह नहीं कि धर्म, ग्रर्थ, काम, मोक्ष-सभी पुरुषार्थों के एकमात्र स्वामी भगवान् श्रीहरि ही हैं।।३४।।

बाल प्रबोधिनो व्याख्या—'युगानुरूपाभ्यां' इसके साथ 'नामरूपाभ्यां' ऐसा कहना रह गया हैं ग्रतः यहाँ युग के श्रनुरूप नामरूप से ऐसा श्रर्थ समभ लेना चःहिये चारों प्रकार के पुरुषार्थों के स्वामी (देने वाले) भगवान का श्राराधन करते हैं।।३४॥

इतोक--क्रॉल समाजयन्त्यार्या गुएजाः सारमागिनः। यत्र सङ्कीर्तनेनैव सर्वः स्वार्थोऽभिलक्ष्यते ।।३६।। श्लोकार्थ-किलयुग में केवल सङ्कीर्तन से ही सारे स्वार्थ ग्रौर परमार्थ बन जाते हैं। इसिलए इस युग का गुरा जाननेवाले सारग्राही श्रोष्ठ पुरुष किलयुग की बड़ी प्रशंसा करते हैं, इससे बड़ा प्रेम करते हैं।।३६।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—इन चारों युगों में किलयुग ही श्रेष्ठ है अतः 'किल' यह पद दिया। जो किलयुग के गुणों को जानते हैं वे आर्य श्रेष्ठ, वृद्ध, विवेकी किलयुग की ही प्रशंसा करते हैं। शंका होती है कि किलयुग में तो बहुत से दोष हैं फिर उसकी प्रशंसा क्यों करते हैं इसका उत्तर देते हैं कि जो सारग्राही हैं अर्थात् केवल गुण को ही ग्रहण करने वाले हैं वे इसकी प्रशंसा करते हैं। तब सहज ही यह प्रश्न उठता है कि वह गुण क्या है तो इसका उत्तर देते हैं—जिस किलयुग में भगवान् के नाम के संकीतन मात्र से ही सब मनोरथ पूर्ण हो जाते हैं तब उसकी प्रशंसा करना उचित ही है। स्वृति में भी इसका निरूपण है 'सत्युग में ध्यान के द्वारा, त्रेता में यज्ञ के द्वारा, द्वापर में अर्चना (पूजा) के द्वारा जो फल प्राप्त होता है वह किलयुग में भगवान् (केशव) के संकीत न से ही प्राप्त होता है। तात्पर्य यह है कि भगवान् के संकीत न मात्र से ही किलयुग में पुरुषार्थ सिद्धि होती है ऐसा महान् गुण इसमें है अतः एव गुणी लोग इसकी प्रशंसा करते हैं।।३६॥

इलोक—न ह्यतः परमो लाभो देहिनां भ्राम्यतामिह । यतो विन्देत परमां शान्ति नश्यति संसृतिः ॥३७॥

इलोकार्थ—देहाभिमानी जीव संसारचक्र में अनादि काल से भटक रहे हैं। उनके लिए भगवान की लीला, गुण और नाम के कीर्तन से बढ़कर और कोई परम लाभ नहीं है; क्योंकि इससे संसार में भटकना मिट जाता है और परम शान्ति का अनुभव होता है।।३७।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—क्योंकि कलियुग में भगवन्नाम का संकीर्त्तन ही इिन्छत पुरुषार्थं का साधन है इसलिए इस संसार में चक्कर काटने वाले देहधारियों के लिए भगवन्नाम संकीर्तन के ग्रातिरिक्त दूसरा परम लाभ कोई नहीं है ग्रर्थात् पुरुषार्थं का साधन कोई नहीं है। 'निह' यहां का 'हि' ग्रवधारणार्थंक है क्योंकि नाम संकीर्तन से ही बिना प्राणिवियोग के (जीवित ग्रवस्था में ही) परमम्मुक्तिरुपा शान्ति को प्राणी प्राप्त कर लेता है। ग्रीर जन्ममरण के दुःखरुप संसार का नाश हो जाता है।।३७।।

श्लोक—कृतादिषु प्रजा राजन् कलाविच्छन्ति सम्भवम् । कलो खलु भविष्यन्ति नारायग्रपरायवाः ॥३६॥

> क्वचित् क्वचिन्महाराज द्रविडेषु च भूरिशः। ताम्रपर्गी नदी यत्र कृतमाला पयस्विनी ॥३९॥

कावेरी च महायुण्या प्रतीची च महानदी। ये पिबन्ति जलं तासां मनुजा मनुजेश्वर।। प्रायो भक्ता भगवति वासुदेवेऽमलाशयाः।।४०।।

इलोकार्थ—राजन्! सत्ययुा, त्रेता ग्रौर द्वापर की प्रजा चाहती है कि हमारा जन्म किलयुग में हो; क्योंकि किलयुग में कहीं-कहीं भगवान् नारायण के शरणागत— उन्हीं के ग्राश्रम में रहने वाले बहुत से भक्त उत्पन्न होंगे। महाराज वितेह! किलयुग में द्रविड़देश में ग्रधिक भक्त पाये जाते हैं; जहाँ ताम्रपर्णी, कृतमाला, पयस्विनी, परम पित्र कावेरी, महानदी ग्रौर प्रतीची नामकी निदयाँ बहती हैं। राजन्! जो मनुष्य इन निदयों का जल पीते हैं, प्रायः उनका ग्रन्तः कारण शुद्ध हो जाता है ग्रौर वे भगवान् वासुदेव के भक्त हो जाते हैं।।३५-४०।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—क्योंकि कलियुग में मुक्ति का उपाय सहज है इसलिए सत्ययुग ग्रादि तीन युगों की प्रजा कलियुग में जन्म लेना चाहती है। उस इच्छा में उनका निश्चय है इसको 'कली' पद से दिखाया है। कलियुग में निश्चय ही भगवान नारायण ही जिनका सर्वश्रेष्ठ ग्राश्रय है ऐसी प्रजा उत्पन्न होगी हम भी उसी तरह के होगे तो कृतार्थ हो जायेंगे इस ग्राशा से जन्म लेना चाहते हैं। देश विशेष भी भक्त होने में कारण होते हैं उनका निर्देश दो क्लोकों में किया जाता है। हे महाराज! कहीं-कहीं कोई कोई और द्रविड़ ग्रादि देशों में बहुत सी ताम्रपर्णी ग्रादि निदयां हैं। हे मनुजेश्वर! जो मनुष्य उन निदयों का जल पीते हैं उनमें स्नान करते हैं उनका ग्रन्तः करण निमंल हो जाता है जिससे वे वासुदेश भगतान् के भक्त हो जाते हैं। हो सकता है किन्हीं के प्रतिबन्धक या पाप ग्रधिक हो उनमें शीझ भिक्त नहीं देखो जाती। इसलिए भूल में 'प्रायः' पद दिया है।।३८-४०॥

व्लोक—दैवर्षीभूताप्तनृणां पितृणां, न किङ्करो नायमृणी च राजन । सर्वातमना यः शरणं शरण्यं, गतो मुद्दुन्दं परिहृत्य कर्तम् ॥४१॥

श्लोकार्थ—राजन्! जो मनुष्य 'यह करना बाकी है, वह करना ग्रावश्यक है'— इत्यादि कर्म वासनाग्रों का ग्रथवा भेदबुद्धि का परित्याग करके सर्वातमभाव से शर— ग्रागत वत्सल, प्रेम के वरदानी भगवान् मुकुन्द की शरण में ग्रा गया है, वह देवताग्रों ऋषियों, पितरों, प्राणियों, कुटुम्बियों ग्रीर ग्रतिथियों के ऋण से उऋण हो जाता है; वह किसी के ग्रधीन, किसी का सेवक, किसी के बन्धन में नहीं रहता ।।४१॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—भक्ति का फल क्या है ? इसके विषय में कहते हैं वचन की नकेल (पशु को काबू में करने के लिए नाक में डाली जाने वाली रस्सी) का बन्धन हूट जाने से वह कृतार्थं हो जाता है इसको 'देविंव' ग्रादि पद से बताया है। तू भी बन्धन से मुक्त हो जाने के कारण स्वतन्त्र हो गया है यह 'राजन' इस संबोधन से बताया है। जो मनुष्य ग्रपने कर्त्तापन के ग्रहंकार को छोड़कर

संसार के भय से मुक्त करने वाले शरण्य-शरणागतवत्सल भगवान मुकुन्द जो मिक्त देने वाले हैं उन भगान की सर्वात्मभाव से जो शरण ग्रहण करता है वह देवता, ऋषि, पितर म्रादि विसी का किङ्कर सेवक नतीं रहता उनके लिए पञ्चयज्ञ करने के बन्धन में वह नहीं रहता। पञ्चयज्ञों के किये जिना देवता मिक्त के ऋण से मुक्ति उसे कैमें मिलेगी। ऐसी म्राशंका करके उसका उत्तर देते हैं कि जो ज्ञान भीर भिक्त से हीन होते हैं वे लोग ही देवता म्रादि के ऋणी होते हैं भ्रतः वे उनके लिए किङ्कर होते हैं। ४१।।

व्लोक—स्वपादमूलं भजतः प्रियस्य, त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यञ्चोत्यतितं कथश्चिद्, धुनोति सर्वं हृदि लिन्निविष्टः ।।४२।।

श्लोकार्थ—जो प्रेमी भक्त अपने प्रियतम भगवान् के चरणकमलों का अनन्यभाव से—दूसरी भावनाओं, आस्थाओं, वृत्तियों और प्रवृत्तियों को छोड़कर-भजन करता है, उससे, पहली बात तो यह है कि पापकर्म होते ही नहीं; परन्तु यदि कभी किसी प्रकार हो भी जाये तो परमपुरुष भगवान् श्रीहरि उसके हृदय में बैठकर सब धो-बहा देते और उसके हृदय को शुद्ध कर देते हैं ॥४२॥

बाल प्रबोधिनो व्याख्या—यदि ऐसा मान लें कि भगवान का भक्त विधि के याधीन नहीं है, परन्तु प्रमाद (ग्रसाबधानी) से निषिद्धाचरण ग्रवश्य बन सकता है तो उसका प्रायश्चित तो करना ही होगा। उसका उत्तर यह है कि भगवान का प्यारा भक्त भगवान से ग्रतिरिक्त देह ग्रादि में तथा ग्रन्य देवता में कभी भाव नहीं रखता ग्रतः भगवान ग्रपने चरणारिवन्द का ध्यानाचन के द्वारा सेवन करने वाले पुरुष का जिसकी कभी निषिद्धाचरण में प्रवृत्ति ही सम्भव नहीं है तथापि किसी तरह ग्रासावधानी से विकर्म (पाप) बन जाये तो उसको भी हृदय में त्रिराजमान वे भगवान (उस पाप को) नष्ट कर देते हैं उसके लिए ग्रन्य प्रायश्चित की ग्रपेक्षा नहीं है। भगवान तो परेश हैं ईश्वर के भी ईश्वर हैं इसलिए प्रिय भक्त के पाप नाशन का उनमें सामर्थ्य है। कदाचित ऐसी ग्राशंका हो कि श्रुति स्मृति तो भगवान की ग्राजारुप है इसलिए भगवान की उस ग्राजा को मानना भगवान कैसे सह सकते हैं ग्रिय्य भक्त यदि पाप का प्रायश्चित न करेगा तो ग्राजा भङ्ग होने से भगवान उससे ग्रप्रसन्न हो जायगे। इसका उत्तर तो 'प्रियस्य' इस पद के द्वारा ही हो जाता है जो ग्रपना प्रिय होता है उस पर कभी कोई ग्रप्रसन्न नहीं होता। ४२।।

नारद उमाच- श्लोक--धर्मान् भगवतानित्यं श्रुत्वाथ मिथिलेश्वरः । जायन्ते यान् मुनीन् प्रीतः सोपाघ्यायो ह्यपूजयत् ।।४३।।

श्लोकार्थ—नारदजी कहते हैं— वसुदेवजी ! मिथिलानरेश राजा निमि नौ योगी-श्वरों से इस प्रकार भागवतधर्मों का वर्णन सुनकर बहुत ही ग्रानन्दित हुए । उन्होंने श्रपने ऋत्विज ग्रीर ग्राचार्यों के साथ ऋषभनन्दन नौ योगीश्वरों की पूजा की ॥४३॥ बाल प्रबोधिनी व्याख्या-मिथिलेश्वर निमि ने जयन्ती के पुत्रों की पूजा की ॥ ४६॥

इलोक--ततोडन्तर्दधिरे सिद्धाः सर्वलोकस्य पश्यतः । राजा धर्मानुपातिष्ठन्नवाप परमां गतिम् ॥४४॥

श्लोंकार्थ—इसके बाद सब लोगों के सामने ही वे सिद्ध अन्तर्ध्यान हो गये के विदेश हराज निमि ने उनसे सुने हुए भागवतधर्मों का आचरण किया और पर्रमगित प्राप्त की ॥४४॥

श्रातिष्ठने व्यास्था—सिद्ध से-किन ग्रादि सिद्ध । उपातिष्ठने ग्राचरेण करने से ग्रंडशा श्लोक—त्वमप्येतान् महाभाग धर्मान् भागव ग्राञ्छू तान् । ग्रास्थितः श्रद्धया युक्तो निः सङ्गो यास्यसे परम् ।।४४।।

श्लोकार्थ—महाभाग्यवान् वसुदेवजी ! मैंने तुम्हारे आगे जिन भागवतधर्मी आ वर्णन किया है, तुम भी यदि श्रद्धा के साथ इनका आचरण करोंगे तो अन्त में सब आसक्तियों से छूटकर भगवान का परमपद प्राप्त कर लोगे ॥४४॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या — भगवान् कृष्ण के पिता होने के कारण ग्राप कृतार्थं हैं इसको 'महाभाग' इस संबोधन से बताया है। निष्काम होकर श्रद्धा से युक्त मेरे द्वारा सुने गये इन भागवत धर्मों का ग्राचरण करने से तुम भी परम पद प्राप्त करोगे।।४४।।

श्लोक—युवयोः खलु दम्यत्योर्यशसा पूरितं जगत् । पुत्रतामगमद् यद् वां भगवानीश्वरो हरिः ॥४६॥

हलोकार्थ—वसुदेवजी! तुम्हारे भ्रौर देवकी के यश से तो सारा जगत् भरपूर हो रहा है; क्योंकि सर्वशक्तिमान् भगवान् श्री कृष्ण त्म्हारे पुत्र के रूप में भवतीर्णं हुए हैं ॥४६॥

बाल प्रवोधिनो व्याख्या—शास्त्र की इष्टि से ऐसा भ्राप के लिए कहा गया है। भ्राप दोनों तो वास्तव में कृतार्थ हैं ही यह 'युवयोः' पद से सूचित है। ग्रर्थात् ग्राप से ऐश्वर्य ग्रादि छः गुणों से पूर्ण ईश्वर ग्राप के पुत्र बने ॥४६॥

श्लोक— दर्शनालिङ्गनालापैः शयनासनभोजनैः । श्रात्मा वां पावितः कृष्णे पुत्रस्नेहं प्रकुर्वतोः ॥४७॥ रलोकार्थ—तुमलोगों ने भगवान् के दर्शन, स्रालिङ्गन तथा बातचीत करने एवं उन्हें सुलाने बैठाने, ग्रादि के द्वारा वात्सल्य स्नेह करके ग्रपना हृदय सुद्धकर लिया है; तुम परम पवित्र हो मये हो ॥४७॥

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—कृष्ण में यह मेरा पुत्र है इस प्रकार का संदेह करने वाले तुम दोनों पित-पितन ने उनके दर्शन, आलि ज्ञन आदि से अपनी आत्मा को शुद्ध कर लिया है। भगवत्प्राप्ति में में जो प्रतिबन्धक दोष हैं उनको दूर करने से अपनी आत्मा को भगवत्प्राप्ति के योग्य कर लिया। इसलिए अन्य लोगों की तरह तुम दोनों को अपने हृदय को शुद्ध करने की आवश्यकता नहीं है।।४७।।

श्लोक—वैरेण यं नृपतयः शिशुपालगौण्ड्र शाल्वादयो गतिविलास विलोकनाद्येः । ध्यायन्तः स्राकृर्ताधयः शयनासनादो, तत्साम्यमापुरनु रक्तिधयां पुनः किम् ॥४८॥

श्लोकार्थ—वसुदेवजी! शिशुपाल, पौण्ड्रक ग्रौर शाल्व ग्रादि राजाग्रों ने तो वैरभाव से श्रीकृष्ण की चाल-ढाल, लीला-विलास, चितवन, बोलन ग्रादि का स्मरण किया था। वह भी नियमानुसार नहीं, सोते, बैठते, चलते, फिरते-स्वाभाविक रूप से ही। फिर भी उनकी चित्तवृत्ति श्रीकृष्णाकार हो गयी ग्रौर वे सारूप्य-मुक्ति के ग्रिधिकारी हुए। फिर जो लोग प्रेमभाव ग्रौर ग्रनुराग से श्रीकृष्ण का चिन्तन करते हैं, उन्हें श्रीकृष्ण की प्राप्ति होने में कोई सन्देह है बया ?।।४८।।

बाल प्रबोधिनी ज्याख्या—पुत्र ग्रादि में स्नेह करने से तो बन्धन होता है फिर पुत्र स्नेह से स्वसुदेव की मुक्ति कैसे हुई? यही तो विषय की विलक्षणता है इसे कैमुितक न्याय से बताते हैं। वैर से उन भगवान कृष्ण के गित, विलास ग्रादि से शिशुपाल ग्रादि राजाग्रों की बुद्धि (तदाकार) भगवदाकार हो गई जिससे वे राजा लोग सोते बैठते समय में भी वैरभाव से कृष्ण का घ्यान करते थे वैसा करने से उन्हें भगवत साम्य प्राप्त हो गया तो ग्राप जैसे लोग तो ग्रनुराग बुद्धि से उन भगवान के गित विलास ग्रादि का सोते, बैठते घ्यान करते है फिर ग्रापको भगवत्साम्य प्राप्त हो इसमें क्या कहा जाय? ॥४८॥

#### क्लोक--मापत्यबुद्धिमकृथाः कृष्णो सर्वात्मनीक्वरे । मायामनुष्यभावेन गूढैक्वर्ये परेऽव्यये ।।४६।।

श्लोकार्थ वसुदेवजी ! तुम श्रीकृष्ण को केवल श्रपना पुत्र ही मत समभो । वे सर्वातमा, सर्वेश्वर, कारणातीत श्रीर श्रविनाशी हैं । उन्होंने लीला के लिए मनुष्यरूप प्रकट करके श्रपना ऐश्वर्य छिपा रक्खा है ॥४६॥

बाल प्रबोधिनी क्याख्या इसलिए हे वसुदेवजी ! तुम तुम्हारे दूसरे पुत्रों की तरह कृष्ण में पुत्र बुद्धि मत करो । माड का योग होने से 'प्रकृथाः' यहाँ ग्रह् नहीं होना चाहिये किन्तु इसे छान्दस

प्रयोग समक्तना चाहिये। कृष्ण को पुत्र न मानने में दो हेतु हैं कृष्ण सबकी ग्रात्मा होने से सबका उपादान कारण है ग्रौर जगत् का जन्म, पालन ग्रौर संहार करने के कारण वो ईश्वर निमित्त कारण हैं ग्रौर ग्रव्यय-विकार रहित है तो वह पुत्र कैसे हो सकता है तो फिर वह कृष्ण ईश्वर रूप से प्रतीत क्यों नहीं होता ? ग्रपनी संकल्पिकात्मिका माया से उन्होंने नट के समान नाट्य से ग्रपने ऐश्वर्य-ईश्वर भाव को छिपा दिया है ग्रतः मनुष्य रूप में दिखाई देते हैं ईश्वररूप में नहीं ।।४६।।

#### क्लोक--भूभारासुरराजन्य हन्तवे गुप्तये सताम् । श्रवतीर्गास्य निर्वृत्यै यशो लोके वितन्यते ।।५०।।

श्लोकार्थ—वे पृथ्वी के भारभूत राजवेषधारी श्रसुरों का नाश श्रौर सन्तों की रक्षा करने के लिए ही श्रवतीर्ण हुए हैं श्रौर इसी के लिए जगत् में उनकी कीर्ति भी गायी जाती है।।५०।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या—जब भगवान् इस संसार के उपादान और निमित्त कारण आदि हैं तो फिर अवतार ग्रहण करने का प्रयोजन क्या है ? इस आशंका को लक्ष्य करके कहते हैं, पृथ्वी के ऊपर भारभूत जो असुर राजा हैं उनका नाश करने के लिए सज्जनों की रक्षा करने के लिए तथा सब जनों को परमानन्द देने के लिए अवतार लेने से उनका यश सर्वत्र फैल रहा है।।५०।।

## श्रीशुक उवाच-श्लोक--एतच्छ्रुत्वा महाभागो वसुदेवोतितिस्मितः । देवकी च महाभागा जहतुर्मोहमात्मनः ।।५१।।

श्लोकार्थ—श्रीशुकदेवजी कहते हैं-प्रिय परीक्षित् ! नारदजी के मुख से यह सब सुनकर परम भाग्यवान् वसुदेवजी ग्रौर परम भाग्यवती देवकीजी को बड़ा ही विस्मय हुग्रा । उनमें जो कुछ मायामोह ग्रवशेष था, उसे उन्होंने तत्क्षरण छोड़ दिया ।।४१।।

बाल प्रबोधिनी व्याख्या नारदजी से इस इतिहास को सुनकर भगवान् के माता-िपतां होने के कारएा देवकी और वसुदेव दोनों ही भाग्यशाली थे इसलिए उन दोनों के लिए 'महाभाग' शब्द का प्रयोग किया है। 'ग्रात्मनः' ग्रर्थात् ग्रन्तः करएा का और देह ग्रादि में जो ग्रहन्ताममता रूप ग्रध्यास (विपरीत भावना) थी उसका परित्याग किया।।५१।

#### क्लोक—इतिहासिममं पुण्यं धारयेद यः समाहितः । स विध्ययेह शमलं ब्रह्मभूयाय कल्पते ।।५२।।

श्लोकार्थ — राजन् ! यह इतिहास परम पवित्र है जो एकाग्रचित्त से इसे धारगा करता है, वह अपना सारा शोक-मोह दूर करके ब्रह्मपद को प्राप्त होता है।।५२।। बाल प्रबोधिनी व्याख्या—प्रकृत इतिहास के श्रमण ग्रादि का फल बताते हैं। सुननेवाले ग्रौर कहनेवालों का कल्याण करने वाला, यह इतिहास है इसे जो पुरुष एकाग्रचित होकर धारण करता है वह इसी जन्म में मोक्ष प्रतिबन्धक पाप को दूर करके ब्रह्मभाव को ग्रर्थात् मुक्ति को प्राप्त करने में समर्थ होता है।।५२।।

इस प्रकार श्रीगल्लभाचार्य के वंश में उत्पन्न होने वाले गोपाल के पुत्र श्रीमुकुन्दरायजी प्रभु के चरणारिवन्द की सेवा के ग्रिधकारी श्रीगिरिधरजी महाराज ने भजनानन्द की सिद्धि के लिए भगवान् की यह बाल प्रबोधिनी टीका बनाई उसमें एकादश स्कन्ध में जीवन्मुक्ति निरूपण प्रकरण में भक्तिहीनों के लिए फल का बोध न करने वाले इस पञ्चम श्रध्याय का विवरण समाप्त किया।

इस प्रकार श्रीमद्भागवत महापुराण के एकादश स्कन्ध में जीवन्मुक्ति प्रकरण जो भक्तिहीन यद्धा भक्तों के फल निरूपण नाम से कहा जाता है उस पञ्चम ग्रध्याय की पूर्ति हुई।

#### -ः राग विहाग :--

जो पे श्रीवल्लभ घरते न रूप।

श्रर्थ श्री भागवत को करिसकतो, पितत परते सब कूप।।१।।

श्रिध, गज वन बसनन नहीं पावत, नाम सुनत मृग भूप।

विष्णुदास चरनन छाया तक, श्रकुलानो भव धूप।।२।।

भरोसो हढ़ इन चरनन केरो।

श्रीवल्लभ नख चन्द्र छटा बिन सब जग माहि झंधेरो।।१।।

साधन और नहीं या किल में, जासों होय निवेरो।

सूर कहा कहे दुविध, श्राँधरो, बिन मोल को चेरो।।२।।

# ॥ श्रीमद्सुबोधिनी-एकादशस्कन्धश्लोकानुक्रमणी ॥

|    | was a second to the wo                    | इलो० पृ० | CANAC TO THE TOP OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | इलो० पृ० |
|----|-------------------------------------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|    |                                           | ३,३६.११८ | एवं प्रश्नमृषीन् पूर्वम् ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 82.828   |
| श- |                                           | 3.8,8    | एवं व्यवसितो राजन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2,4.20   |
|    | ग्रन्तः कलि यदुकुलस्य                     | 2,30.44  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3,20.85  |
|    | ग्रत ग्रात्यन्तिकं क्षेमं                 | 2,88.82  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 329.85   |
|    | भ्रत्राप्युदाहरन्तीमम्                    | 33,88,5  | एवंब्रतः स्विप्रयनामकीत्र्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २,४०.६६  |
|    | भय भागवतं ब्रूत                           | 3,40.978 | एवं सृष्टानि भूतानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3,8.50   |
|    | ग्रर्चादौ हृदये चापि<br>ग्रर्चायामेव हरये | 2,80.02  | एषा माया भगवतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3,88.83  |
|    | ग्रविद्यमानोप्यवभाति हि द्वयोः            | २,३८.६४  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3,84.988 |
|    | भ्रवधनागाः<br>भ्रव्याहतेष्टगतयः           | 38.88    | An orange transport to the same of the sam |          |
|    | ग्रहं किल पुरानन्तं                       | २,८.३७   | THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | 1,88.858 |
| 5  |                                           | १,७-१२   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,४३.१२२  |
| आ  | - ग्राच्छिद्य कीर्ति शुश्लोकां            |          | कर्माणि कर्मभिः कुर्वन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३,६.८८   |
|    | ग्रात्मानं तन्मयं ध्यायन्                 | 3,48.838 | कर्माणि पुण्यनिवहानि सुमङ्गलानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १,११.१७  |
|    | ग्रादावभूच छतधृती रजसास्य सर्गे           | ४,५.१३८  | कर्माण्यारभमासानां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३,१८.६६  |
| E- | इति प्रगृणतां तेषां                       | 8,82.880 | कविर्हरिरन्तरिक्षः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2,78.80  |
|    | इति मागवतान् धर्मान्                      | 3,33.888 | कश्चिन् मत्स्योग्रसील् लोहं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १,२२.२५  |
|    | इत्यं कर्मगतीर्गच्छन्                     | 3,9.58   | कायेन वाचा मनसेन्द्रियेवा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २,३६.६२  |
|    | इत्थं ब्रुवत्यभयदे नरदेव देवाः            | 8,8,3,8  | कि कृतं मन्दभाग्यैर्नः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १,१८.२२  |
|    | इत्यच्युतङ्घि भजतोनुवृत्त्या              | २,४३.६८  | कृत्वा दैत्यवधं कृष्णः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8.8.8    |
|    | इन्द्रायानम्य सदसि                        | 389.37,8 | को नु राजन्निन्द्रियवान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2,2.30   |
|    | इन्द्रियाणि मनो बुद्धिः                   | 3,84.83  | क्रीडन्तस्तानुपन्नज्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 39.88    |
|    | इन्द्रो विशङ्क्य मम धाम                   | 128 228  | ववचिद् रुदन्त्यच्युतचिन्तया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 22000    |
|    | जिघू क्षतोति                              | 8,9.980  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3,37.990 |
|    | इष्टं दत्तं तपो जप्तं                     | ३,२८.१०६ | ख- खं वायुमिंग सलिलं महीं च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २,४१.६७  |
| \$ | ईश्वरे तदधीनेषु                           | २,४६.७१  | ग- गन्धमाल्याक्षतस्त्रिगः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3,43.838 |
|    |                                           | 3,3.53   | गुगौर्गुं गान् स भुञ्जानः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३,४६८७   |
| ए  | - एभिभू तानि भूतात्मा                     | 3.44.937 | गुप्तोप्यये मनुरिलौजधयश्च मात्स्ये                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
|    | एवमग्न्यर्कतोयादौ                         |          | गृहीत्वापीन्द्रियं रथीन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २४८.७२   |
|    | एवं कृष्णात्मनाथेयु                       | 3,78.909 | गोविन्दभुजगुप्तायां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2,2.29   |
|    | एवं ते निमिना पृष्टाः                     | २,३२.५७  | त- त एकदा निमेः सत्रम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2,28.40  |
|    | एवं प्रलब्धा मृतयः                        | 9,94.70  | । त- त एकवा । वन तन्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 11/11/2  |

|     | ग्र० इली० पृ०                        |          | ग्र० इलो० पृ०                                                         |  |
|-----|--------------------------------------|----------|-----------------------------------------------------------------------|--|
|     | त एते भगवद्र्षं                      | २,२२.४८  | नैवान्यतः परिभवोस्य भवेत्                                             |  |
|     | तच् चूर्णयित्वा मुसलं                | 8,28.28  | कपञ्चिन् १,३३.न                                                       |  |
|     | तच् चोपनीय सदिस                      | 8,88.23  | प- परस्परानुकथनं ३,३०.१०८                                             |  |
|     | तच् छ्रुत्वा तेतिसन्त्रस्ताः         | १,१७.२२  | परस्य विष्णोरीशस्य ३,१.५२                                             |  |
|     | ततो विराजमुत्मृज्य                   | 93.59.5  | परोक्षवादो वेदोयं ३ ४४.१२३                                            |  |
|     | तत्र भागवतान् धर्मान्                | 3.22.902 | पातालतलमारम्य ३,१०.६०                                                 |  |
|     | तमाहुर्वासुदेवांशं                   | 5,85.88  | पाद्यादीनुपकल्प्याथ ३,५१.१३०                                          |  |
|     | तमेकदा तु देविष                      | 2,3.30   | प्रष्टुं विलज्जती साक्षात् १,१५.२०                                    |  |
| 7   | तस्माद् गुरुं प्रपद्येत              | 3,79.800 | प्रियव्रतो नाम सुतः २,१५.४३                                           |  |
|     | तानाह देवदेवेशः                      | 8,88.88= | ब- बिभ्रद् वपुः सकलसुन्दरसिन्नवेशं १,१०.१६                            |  |
|     | तान् दृष्ट्वा सूर्यसङ्काशान्         | २,२४.४०  | ब्रह्मण्यानां वदान्यानां १,८.१५                                       |  |
|     | तान् रोचमानान् स्वरुचा               | २.२७.४१. | बह्म स्तथापि पृच्छामः २,७.३४                                          |  |
|     | ते देवानुचरा दृष्ट्वा                | 8,83.885 | 。                                                                     |  |
|     | ते वेषियत्वा स्त्रीवेषैः             | 39.88.98 | भ- भक्तिः परेशानुभवो विरक्तिः २,४२.६८                                 |  |
|     | तेषां नव नवद्वीप-                    | २,११.४५  | भगवत उरुविक्रमाङ्घिशाखां २,५४.७७                                      |  |
| 788 | तेषां वै भरनो जेष्ठः                 | 2,80.88  | भगवन् भवतो यात्रा २,४.३२ भगवन्तं हरि प्रायः ५,१.१६२                   |  |
|     | त्रिभुवनविभवहेतवेष्यकुण्ठस्मृतिः     |          | भगवान् ज्ञातसर्वार्थः १,२४.२६                                         |  |
|     | स्वया परमकल्यागः                     | 7,83.88  | भजन्ति ये यथा देवान् २,६.३४                                           |  |
|     | त्वां सेवतां सुरकृता बहवोन्तराया     |          | भयं द्वितीयाभिनिवेशतः स्यात् २,३७.६३                                  |  |
| द-  | दुर्लभो मानुषो देहः                  | 2,78.48  | भूतानां देवचरितं २,४.३३                                               |  |
|     | देवासुरे च युधि दैत्यपति             | 8,20.848 | भूतैर्यदा पञ्चभिरात्मसृष्टैः ४,३.१३४                                  |  |
| 2   | देहेन्द्रियप्राणमनोधियां यः          | 2,85.98  | भूभारराजपृतना यदुभिनिरस्य १,३.८                                       |  |
| ध-  | धातूपप्लव ग्रासन्ने                  | 3,5,58   | भूमेर्भराबतरणाय यदुष्वजन्मा ४,२२,१५७                                  |  |
|     | धर्मस्य दक्षदुहितयंजनिष्ट भूत्यां    | ४,६.१३८  | म- मत्स्यो गृहीतो मत्स्यव्नैः १,२३.२५                                 |  |
| 27  | धर्मान् भागवतान् बूत                 | २,३१.५६  | मन्येकुतश्चिद् भयमच्युतस्य २,३३.५८                                    |  |
| न-  | न कामकर्मबीजानां                     | 2,40.08  | मन्ये भगवतः साक्षात् २२८.४२                                           |  |
|     | न यस्य जनमकर्मभ्या                   | २,४१.७४  | मुखबाहुरुपादेम्यः ५,२.१६४                                             |  |
|     | न यस्य स्वः पर इति                   | २,४२.७६  | THE RESERVE                                                           |  |
|     | नवाभवन् महाभागाः                     | २,२०.४६  | य- य ग्राशु हृदयग्रन्थि ३,४७.१२७                                      |  |
| 63  | नाचरेद् यस्तु वेदोक्तं               | ३,४४.१२४ | य एवां पुरुषं साक्षात् ५,३.१६५                                        |  |
|     | नात्मा जजान न मिर्ष्यित              | ३,३८.११६ | यत्काय एष भुवनत्रयसन्त्रिवेशः ४,४.१३६                                 |  |
|     | नानुतृप्ये जुषन् युष्मद्-            | 3,2.52   | यथा विचित्रवयसनात् २,६.३८                                             |  |
|     | नारायगाभिधानस्य                      | 3,38.888 | यथैतामैञ्बरीं मार्या ३,१७३.६५<br>यिन्निमित्तः स वै शापः १,६.१५        |  |
|     | नित्यातिदेन वित्तेन                  | e3.39, £ |                                                                       |  |
|     | निः क्षत्रियामकृत गां त्रिःसप्तकृत्व |          | यहाँ ब्जनाभचरऐोवएायोरुभक्त्या ३,४०.११६<br>यानास्थाय नरो राजन् २,३५.६१ |  |
|     | नेतन मनो विश्वति वागुत               | 3,34.993 | यानास्थाय नरी राजन् २,३५.६१                                           |  |

| N N                                                                                                                                                                   | ० इलो० पृ०                                                                    | W.                                                                                                                                                        | ० इलो० पृ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| यानि यानीह कर्माणि<br>ये कोपिताः सुबहु पाण्डुसुताः सप                                                                                                                 | ४,१.१३३<br>त्नेः १,२.५                                                        | श्रुतोनुपठितो घ्यातः<br>श्रुत्वामोघं विप्रशापं                                                                                                            | २,१२. <b>४०</b><br>१,२०.२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ये वे भगवता प्रोक्ताः<br>यो वा ग्रनन्तस्य गुणाननन्तान्<br>र- राजन्ने वं कृतप्रश्नः                                                                                    | २,३४.६०<br>४,२.१३४<br>२,१०.३६                                                 | स- सत्त्वं रजस्तम इति<br>संस्तुन्वतोब्धिपतितान्<br>स भुक्तभोगां त्यक्त्वेमां                                                                              | 3,36.88x<br>8,86.8x3<br>7,85.8x                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ल- लब्धानुग्रह ग्राचार्यात् व- वायुना हृतगन्धा भूः विदेहस्तानभिष्रेत्य विश्वामित्रोसितः कण्वः विम्जित हृदयं न यस्य साक्षात् विज्ञाय शक्रकृतमक्रममादिदेवः              | 3,85.825<br>3,83.68<br>7,76.48<br>8.87 86<br>7,44.65<br>85.888                | सम्यगेतद् व्यवसितं  सर्वतो मनसोसङ्गम्  सर्वत्रात्मेश्वर दीक्षां  सर्वभूतेषु यः पश्येत्  साङ्गोपाङ्गां सपार्षदां  सांवर्तको मेघगगाः  स्मरन्तः स्मारयन्तश्च | 7,29.86<br>7,23.807<br>7,24.808<br>7,84.800<br>7,84.800<br>7,32.88<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800<br>7,32.800 |
| वेदोक्तमेव कुर्वाणः  हा- शतवर्षा ह्यनावृष्टिः श्रुचिः सम्मुखमासीनः शौचं तपस्तितिक्षां च श्रद्धां मागवते शास्त्रे श्रवणं कीर्तन ध्यानं श्रृण्वन् सुभद्राणि रथाङ्गपाणेः | 3,86.80<br>3,86.80<br>3,86.878<br>3,78.803<br>3,78.804<br>3,79.806<br>7,36.84 | स्थित्युद्भवप्रलयहेतुरहेतुरस्य<br>स्वमूत्त्या लोकलावण्य—<br>ह- हतरूपं तु तमसा<br>हंसस्वरूप्यवददच्युत ग्रात्मयोगं<br>क्ष- क्षुत्तृट्त्रिकालगुणमारुत—       | 3,3x.887<br>8,5.88<br>3,8x.67<br>8,89.840<br>8,88.84x                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |



## श्रीमद्भागवत एकादशस्कन्ध (पंचम श्रध्याय) की इलोकानुक्रमिएका

|                                                                        | ग्र. इलोक पृष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ग्र. इलोक पृष्ठ                                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| द्या- ग्रापत्य बुद्धिमकृथा<br>इ- इतिद्वापर उर्वीश                      | ¥,8€.858<br>¥,8€.858<br>¥ 42.858                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | का- कावेरी च महापुण्या प्रतीचो ५,४०.१८१<br>कृतं त्रेता द्वापरं च कलिरित्येषु ५,२०.१७४<br>कृते शुक्लश्चतुर्बाहुर्जेटिलो ५,२१.१७४ |
| इतिहास प्रिमं पुण्यं<br>ए- ऐत म्रात्महनोऽशान्ता<br>एवं युगानुरुपाभ्यां | x, x < 2. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. % < 5. | कृष्णवर्ण त्विषाकृष्णं ५,३२.१७७<br>कृतादिषु प्रजा राजन् ५,३८.१८०<br>क्वचित् क्वचिन्महाराज ५,३६.१८०                              |
| एतच्छ्र ुत्वामहाभागो<br>क- कर्मण्य को विदाः स्तब्धा                    | ¥,¥१.१ <del>८</del> ¥<br>¥, <b>६</b> ,१६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | त- ततोडन्तर्दंधिरे सिद्धाः ५,४४.१८३<br>तं तदा मनुजा देवं ५,२५.१७५                                                               |
| कस्मिन् काले स भगवान्<br>कलिसभजयन्त्यार्या गुराजाः                     | ¥,86,89 <b>₹</b><br>309.35,x                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | तं तदा पुरुषं मत्या ५,२८.१७६<br>त्वमप्येतान् महाभाग धर्मान् ५,४४.१८३                                                            |

| ग्र० हलोक पृष्ठ                                                                                                                           | श्चर इलोक पृष्ठ |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--|
| Office the own                                                                                                                            | ,१६.१७२         |  |
|                                                                                                                                           | ,१४.१७१         |  |
| देवर्षी भूतात्पनृगांपितृगां ५,४१.१८१ र- रजसा घोर संकल्पाः                                                                                 | ४,७.१६७         |  |
| विवन्तः परकायपु                                                                                                                           | ,११.१६६         |  |
| 20 40 5 (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1)                                                                                           | <u>४,८.१६७</u>  |  |
|                                                                                                                                           | ४,४.१६६         |  |
| ध्येयं सदा परिभवध्नमभिष्टदोहे ५,३३.१७५ विष्णुर्यज्ञः पृश्निगर्भः ५                                                                        | ,२६.१७६         |  |
| - नगरने नागरेनाम नमः ५ ०६ १/९/९ ।                                                                                                         | ,85.858         |  |
| नारायगाय ऋषेय पुरुषाय ६,३०.१७७                                                                                                            | ,३४.१७८         |  |
| न हातः परमो लाभोदेहिनां ४,३७.१८० श्र- श्रिया विभूत्या भिजनेन                                                                              | ४,६.१६८         |  |
| भ- भूमारासुर राजन्यहन्तवे ५.५०,१८५ स- सर्वेषुशक्वत्तनु भुत्स्व षास्वित ५                                                                  | ८,१०.१६=        |  |
| भ- भूमारासुर राजन्यहन्तवे ५.५०,१८५ स- सर्वेषुशश्वत्तनु भुत्स्व षास्वित ५<br>म- मनुष्यास्तु तदा शान्ता ५,२२.१७४ स्वपादमूलं भजतः प्रियस्य ५ | ८,४२.१८२        |  |
| ह- हित्वा त्यायासरचिता                                                                                                                    | ६,१८.१७३        |  |
| य- य एषां पुरुषंसाक्षादातम                                                                                                                | ८,२३.१७५        |  |
| युवयाः रवलु दम्पत्योयशसा ५,४६.१८३ त्र- त्रेतायां रक्तवर्णोऽसौ                                                                             | ८,२४.१७५        |  |

# राग विहाग

भरोसो हढ़ इन चरनन केरो । श्रीवल्लम नख चन्द्र छटा बिन, सब जग माहि ग्रंघेरो ।।१।। साधन ग्रीर नहि या कलि में, जासों होय निवेरो । सूर कहा कहे दुक्षिध, ग्राँधरो, बिनामोल की चेरो ।।२।।

### श्रीमद्रल्लभाचार्य महाप्रभु पंच शताब्धी महामहोत्सव प्रकाशन

## वृत्रासुर चतुःश्लोकी

श्री महिठूलेश प्रभु चरएा

विरचित श्री सुबोधिनी व्याख्या एवं श्रीमद्गोस्वामी पुरुषोत्तमजी महाराज कृत 'प्रकाश' राष्ट्रभाषानुवाद सहित

जन्माष्टमी, वि.सं. २०३४ दिनांक ६ सितम्बर १६७७ सादर भेट संस्था के सदस्यों को

प्रकाशक

श्री सुबोधिनी प्रकाशन मगडल (पञ्जीकृत)

मानधना भवन चौपासनी मार्ग जोधपुर (राजस्थान)

## अवतरणिका

श्री मद्भागवत महापुराण को श्री मद्वल्लभाचार्य चरण ने भगवान् (श्रीनाथजी) का स्वरूप स्वीकार किया है द्वादश स्कन्ध, बारह प्रभु के मुख्य ग्रंग हैं। प्रथम ग्रीर द्वितीय स्कन्ध से कथा का ग्रारम्भ होता है जिनमें वक्ता ग्रीर श्रोता के लक्षण तथा तीसरे स्कन्ध से बारहवें स्कन्ध में प्रभु की सर्ग विसर्गादि दस लीलाग्रों का वर्णन है। छठे स्कन्ध में 'पोषण तद्नुग्रह' भगवान् की पुष्टि लीला का वर्णन है। इस स्कन्ध के प्रथम तीन ग्रध्यायों में ग्रजामिल-उपाख्यान से भगवान् के नाम के महात्म्य तथा इससे ग्राग ग्रन्य पुष्टि लीला का वर्णन करके ग्यारहवें ग्रध्याय में भक्ति मार्ग को प्रकट करने के लिये इन्द्र ग्रीर वृत्रासुर के युद्ध के समय का प्रसंग है, वृत्र ने जो वचन इन्द्र के प्रति कहे हैं उनसे वृत्र पर भगवत्कुपा का फल प्रकट होता है इसलिये वृत्रासुर की श्रेष्ठ भक्ति से सन्मुख प्रकट हुए भगवान् को चार श्लोकों में चतुर्विध पुरुषार्थ की प्रार्थना जो वृत्र ने की है इससे इसका नाम 'वृत्रासुर चतुःश्लोकों' है। इसमें धर्म, ग्रर्थ, काम ग्रीर मोक्ष का वर्णन है। ऐसा प्रतीत होता है कि जिस समय श्री मद्वल्लभाचार्य चरण ने, प्रथम तीन स्कन्धों की सुबोधिनी व्याख्या पूर्ण को तब प्रभु ग्राज्ञा से दशम स्कन्ध निरोध लीला की व्याख्या प्रारम्भ करते समय यह विचार करके कि मेरा प्रादुर्भाव भूतल परभ्यष्टिमार्ग के प्रकट करने के लिये हुवा है सो यह पुष्टि प्रकरण ग्रवश्य कहना चाहिये इसलिए निम्न कारिका ग्राप श्री ने कही—

कारिका—पुष्टिमार्गे हरेदाँस्यं धर्मोऽर्थो हरिरेवहि। कामो हरेदिदृक्षैव मोक्षः कृष्णस्य चेद्ध्रवम्।।

इस कारिका का ग्राशय लेकर श्रीमद् बिट्ठलेश्वर प्रभु चरण ने सम्पूर्ण चतुःश्लोकी की सुबोधिनी व्याख्या की है परन्तु चतुर्थ श्लोक की व्याख्या समभाना किन होने से उसकी विवृत्ति पर गोस्वामि हरिरायजी महाप्रभु एवं गोस्वामी वल्लभजी महाराज की 'टिप्पणी' है तथा गोस्वामी पुरुषोत्तमजी महाराज का 'प्रकाश' है जिसका ग्राश्रय लेकर उसका ग्रनुवाद व्रजभाषा में वृहद्वन निवासी प.भ. नारायणदास वंशीय स्वामि रूपिकशोरजी शर्मा ने किया है। परन्तु ग्रब तक सुबोधिनीजी का ग्रनुवाद राष्ट्रभाषा में होने से विद्वद्-भोगी ब्रज भाषा का ग्रनुवाद (इस संस्था के ग्रनुवाद की एक हो भाषा रखने के लिये) सरल राष्ट्रभाषा (हिन्दी) में ही दिया है। इति शुभम्।।

तदीयजन कृपाकांक्षी— नन्ददास (रामचन्द्र)

# ॥ श्री कृष्णाय नमः॥ ॥ श्री गोपीजनवस्नभाय नमः॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः॥

# 🎇 ग्रथ वृत्रामुर-चतुःश्लोकी 🎉

ऐसा प्रतीत होता है कि सम्पूर्ण वृत्रचतुश्लोकी की सिद्धान्त सूचिका "पुष्टिमार्गेहरेर्दास्य" यह ग्रन्त की एक कारिका श्रीमद्दल्लभाचार्य चरण ने कही है, इसका तातपर्यार्थ हृदय में धारण करके ग्रन्य कारिका तथा श्री सुबोधिनी व्याख्या श्रीमद्गोस्वामी श्री विठ्ठलेश प्रभु चरण ने की है, यहाँ एक श्लोक से मंगलाचरण करते हैं।

# प्रसोदन्तु सदा रासलीलारसपदोधिषु । निष्कलंक कलानाथी भवद्वाचोस्मदीश्वराः ॥

हे श्रीवल्लभवैश्वानर प्रभो ! सर्गविसर्गादि दशविध, प्रभुकी रास लीला को धारण करने वाले स्कन्धरूप समुद्र में विचरने वाले निष्कलंक चन्द्रमा के समान ग्रापके वचन, हमारे ईश्वर ग्रर्थात हमारे ग्रन्त:करण के नियामक, लीलारस स्वरूप के ज्ञान प्रदान करने वाले हमारे ऊपर प्रसन्न होवो ॥१॥ इस प्रकार मंगलाचरण करके पूर्व प्रकरणार्थ बीध के लिए निम्न कारिका कहते हैं।

# पूर्वमिन्द्रं प्रति प्राह ततो भक्तयाग्रतो हरि । हष्ट्रा तं प्रार्थयामाम, पुष्टिहं ष्टि फलायतः ॥

वत्र चतुरलोकी के पहले वृत्र ने इन्द्र को जो वचन कहे हैं, उन्हें हम संक्षेप में कहते हैं। वृत्र बोला कि हे ग्रधमाधम इन्द्र! तू मेरा शत्रु जो मेरे सम्मुख खड़ा है, यह बहुत ग्रच्छा हुग्रा, तू ब्राह्मण को, ग्रपने गुरु को ग्रीर भाई को मारनेवाला है, इसलिये इसी समय ग्रपने तीक्षण तिश्चल से तेरे पत्थर के समान कठोर हृदय को छेदकर के ग्राज में ग्रपने भाई विश्वरूप से उत्ररण हो जाऊंगा ॥१॥ तूने स्वर्ग की कामना से, जो ब्राह्मण, ब्रह्मज्ञानी, मंत्रदाता, गुरु, निष्पाप, भगव-द्भित, यज्ञ दीक्षित-मेरे बड़े भाई विश्वरूप को ग्राचार्य बनाकरके, विश्वास देकर के उसके मस्तक को ग्रत्यिक निर्देशी बिधक जैसे पशु के मस्तक को काटते हैं, वैसे ही तूने काटा है ॥२॥ इसलिये लज्जा, लक्ष्मी, कांति, कीर्त्त, दया, ग्रादि से तू रहित है। तू ग्रपने किये हुए बुरे कामों के कारण राक्षसों से

भी तू निन्दा करने योग्य है। मेरे इस त्रिशूल से तेरे शरीर के कटने से भी तेरी कठिनता से मृत्यू होगी। ऐसे बुरे काम करने वाले तेरे इस शरीर को कोई भी स्पर्श नहीं करेगा, इसलिये बिना ग्राग्नि संस्कार के तुभे गिद्ध ही खाएँगे ।।३।। बुरे काम करने वाले के ग्रर्थात् तेरे जो अनुयायी हैं, जो युद्ध में शस्त्र लेकर मेरे ऊपर प्रहार करेंगे, उनके भी गलों को ग्रपने तीक्ष्ण त्रिशूल से छेद करके सगगाों सहित भूतनाथ भैरवादिकों का भजन करूँगा ।।४।। परन्तु हे वीर ! इस युद्ध में किसी की भी जय पराजय निश्चित नहीं है, इसलिये हे इन्द्र ! यदि इस युद्ध में इस वज्र से मेरी सेना को मारकर मेरे मस्तक को तू हो काटेगा, तब इस देह की भूतों के लिये बलि (भेट) दे करके उनसे उऋगा होकर के हरि भक्तों की सर्वस्व जो हरि के चरगा कमल की धूल है उसे प्राप्त होऊंगा ॥४॥ हे सुरेश ! यह तेरा वज्र हिर के तेज मे युक्त है, इस वज्र को तेरे आगे खड़ा मैं जो तेरा शत्र है, मरे ऊपर क्यों नहीं छोड़ताहैं ? हे सुरेश ! तू सन्देह मत कर, जैसे सूर्य (कंजूस) से की हुई याचना निष्फल जाती है, वैसे इस वज्र का प्रहार गदा की भांति निष्फल नहीं जाएगा ॥६॥ क्योंकि हे इन्द्र ! यह मुभे निश्चय है कि यह तेरा वज्र हरि के तेज से, युक्त पेना (तेज) है, और तू विष्णु की शिक्षा मानकर भगवद प्रेरणा से ही यहां ग्राया है। इसलिये इस वज्र से तू मूभे जीत। क्योंकि जिस पक्ष में विष्णु रहते हैं, उसी पक्ष की जीत होती है, वहाँ ही जय, श्री लक्ष्मी ग्रादि गुण निवास करते हैं।।।।। इस प्रकार इन्द्र से कहकर अपने हढ़ निश्चय को कहता है। वत्र बोला कि भगवान संकर्षण ने इस प्रकार के भक्ति मार्ग का मुक्ते उपदेश दिया है। उसके ग्रनुसार ही हरिचरणारिव-द में हुढ--पूर्वक ग्रपने मनको धारए। करके तेरे वज्य के वेग से कटी है कर्म बन्धन रूप ग्रासूरी देह जिसकी, ऐसा जो मैं हूँ, हरिचरणारिवन्द में प्राप्त होऊंगा ॥ न। ग्रीर यह भी निश्चय है कि हरि-चरगारिवन्द में जिनकी मित है, ऐसे अपने प्रेमी भक्तों को भगवान अपनाकर अंगीकार करते हैं। उनको स्वर्ग भूमि ग्रौर रसातल की संपत्ति नहीं देते हैं, क्योंकि इनके कारण ही प्रािएयों में द्वेष, मन की चंचलता मानसिक व्यथा, कलह और अनेक व्यसन होते हैं और इन सबकी प्राप्ति में, रक्षा में, वृद्धि में ग्रनेक प्रकार के परिश्रम करने पड़ते हैं, ग्रौर दुःख सहने पड़ते हैं।।।। हे शक्र ! भगवान् श्रपने भक्तों के धर्म, ग्रर्थ, कामरूप, तीनों वर्गों के साधन में जो परिश्रम है, उनका नाश हमारे श्रीपति ही विधान करते हैं। इस त्रिवर्ग साधन परिश्रम के नाश से ऐसा प्रतीत होता है कि यह भगवदन्त्रप्रहरूपी प्रसन्नता है। यह भगवान् के अनुग्रह का प्रसाद, हरिचरणकमल के अतिरिक्त ग्रन्थ कुछ भी नहीं है प्रिय जिसको, उनके गोचर दृष्टिगोचर है, ग्रर्थात् सुलभ है ग्रीर स्वर्गादि सुखा-मिलाक्षी को दुर्लभ है, ग्रथीत् मैं इन्द्र हूं, यह स्वर्ग मरा है, इस ग्रभिमान् से तुभे स्वर्गसूख की ग्रिभिलाषा है। इसीलिये ही भगवान् ने इस वज्र से विजय होने का उपाय तुभे बताया है। हे शक्र ! यह संबोधन, पद से यह भाव सूचित किया है ॥१०॥ इस प्रकार इन्द्र से कहने के पश्चात हरि के स्मरण से हदय में बढ़ी हुई जो प्रेमानन्दरूप, उत्कृष्ट भक्ति, उस भक्ति के उद्रेक से श्री हरि के चरण कमलों के प्रेमी सर्वत्यागी, निश्कंचन भक्त, वृत्र के सन्मुख स्थित जो कोटि काम लावण्य-

मूर्ति श्रीहरि जिनके दर्शन करके वृत्र भगवान् से ऐसी प्रार्थना करने लगा कि जिस प्रार्थना के वचनों से 'पृष्टि' (हरि की कृपा) का फल प्रत्यक्ष प्रकट होता है, ग्रर्थात् भगवान् की कृपा के विना ऐसे पार्थनीय वचन ग्रन्य कोई नहीं कह सकता है, जैसे कि वृत्रासुर ने कहे हैं। ये प्रार्थनीय वचन ग्रागे चार क्लोकों में कहे हैं।

ननु पुरुषार्थाश्चत्वारस्तत्र त्रिवर्ग बिघातं भगवानेव करोति, मोक्षस्तु भक्ताना-मेव नापेक्षित एव इति भक्तिमार्गे न कोऽपि पुरुषार्थः सिध्यति, इत्याशंक्य भक्तिमार्गीयं तच्चतुष्टयं भिन्नमेवेत्याह चतुर्भिः ।।

ब्राद्ये तु पुष्टि मार्गीयो धर्मः स्मरण कीर्तने। सेवा चेति त्रयं तेन प्राधितः स निरूप्यते॥

ग्रात्मनश्चाधिकारित्व मुत्तमं दीन भावतः। प्रार्थेनीयतया तस्य साधनं च कृपोच्यते।।

वृत्रासुर ग्रपने मन में शंका समाधान करता हुग्रा कहता है कि इस जगत् में धर्म, ग्रथं काम ग्रीर मोक्ष चार पुरुषार्थं हैं। उनमें से भक्तों के तीन वर्गों का ग्रथात् धर्म, ग्रथं ग्रीर काम का नाश तो भगवान ही कर देते हैं, ग्रीर चौथे पुरुषार्थं मोक्ष की इच्छा भक्तों को होती नहीं है, तो भक्ति मार्ग में कोई पुरुषार्थं ही नहीं रहा है। मानों ग्रपने मन में ऐसी शंका करके समाधान-पूर्वक वृत्र कहते हैं कि मर्यादा मार्ग के धर्मादि चतुष्ट्य से पृष्ठि भक्ति मार्ग को धर्म ग्रादि चतुष्ट्य ग्रलग ही, विलक्षण है। यह प्रकट करता हुग्रा मर्यादामार्ग के चतुवर्ग का निरादर कर भगवत्कृपा साध्य जो पृष्टिमार्गीय धर्मादि चतुर्वर्ग की प्रार्थना "ग्रहं हरे" इत्यादि चार क्लोकों में करता है। वहां प्रश्नम् क्लोक में पृष्टि भक्तिमार्गीय धर्मनिरूपण है। इससे ही वृत्र ने श्री हिर नाम स्वरूप स्मरण हिर के गुणों का कीर्तन तथा प्रेम सेवा इन तीन कर्मों की प्रार्थना की है।।११॥ ग्रीर मुक्ते दासभाव से ग्रंगीकार करने में एक हिर की क्रपा ही साधन है, ग्रीर दीनभाव से प्रार्थना करके ग्रपने को दास- भाव में उत्तमाधिकारी सूचित किया है।

तत्र प्रथमं धर्मं प्रार्थयन्नधिकारित्वं निरूपयति ग्रहमिति ।

श्रहं हरे तव पार्वकमूल— दासानुदोसो भवितास्मि भूयः ॥ मनः स्मेरतासुपतेर्गु गानां गुगीतवाक्कमं करोतु कायः ॥१॥

हे हरे ! श्रहं तव पादैकमूलदासानुदासो भवितास्ति भविष्या मीत्यर्थः । ननु सर्वस्यापि दु:खात्य ताभावो अभितः स च मोक्ष विना न भव गिति कि दास्येनेत्यत ग्राह। हे हरे ! इति संबोधनं, श्रत्रायं भाव: दाष्येहित्वमेव दासानां त्रिविधमपि दु:खमजनयसि मोक्षे तु ज्ञानं तच्च तव धर्मस्तेन धर्मदेक्षया धर्म्याश्रयमेव युक्तं, कि च, मोक्षे प्रमुकृपया मम दु:खं गतमतीहं सुखेन वर्त इति भावस्तुदुलंभ एव भेदामावात् दास्ये तु न धर्माश्रयमेत तकेत्याशयेनास्मच ब्रब्देन भेदम्पपादयति । ग्रहमिति, नन् दास्यं कथं सेत्स्यतीत्यत ग्राह, 'तवेति' त्वदीयोहमित्यर्थः । तेनावयोः सेव्यसेवकभावः सहजः इति निश्चितमन्यथा त्रिवर्गविघातमसुरत्वेपि सित कथं कुर्यात् । ततो मोक्षे चानिधकार उक्तः । एवं चेत्कथं दासां न करोषीत्यत ग्राह 'भिवतिति' जीवस्य त्वदीयत्वेषि देहस्यापुरत्वेनायोग्यत्वाद्देहान्तरे दासो भविष्यामित्यर्थः । स्रतस्त्वदनुप्रहेगा तथा भवितेत्याग्रे विश्वासमाह । 'ग्रस्मोति' साक्षात्प्रभुदास्ये हि स्वस्य सर्वोत्तमत्वाऽभिमानेन भक्ता-न्तरेज्यराधसंभवात्त्रभुदास्यापि भ्रंशो भवेत्तचानुभूतं चित्रकेतृदशायां ग्रतः परं दास्यत्वेन दैम्यमेवो-चितमित भावः । ग्रथवा तवेत्यादि पद समुदायेन मोक्षादिक्रमेण वक्ष्यंमाणपुरुषार्थंचतुष्टेयप्यधिका-रूपं चतुर्विधदास्यम्च्यते । तत्र पृष्टिमार्गे हि मोक्षो भजनानंदानुभवः, अनेन सेवतृप्तिनेद सूच्यते, स च देहेन्द्रियान्तः करणप्राण्युक्तानामेव, ग्रक्ष एवतां । फलिमदं न परं विदाम इत्यत्र श्रुतिप्रतिपादितः तत्र चाधिकाररूपं प्रभुदास्यं भवामदास्य, इत्थमुक्तम् । अतस्तवेत्यसमासः । अन्ययात्वत्पादेति वदेत् तव पादावेवैकं मूलं येषाँ ते तथा । अर्थाद्वजस्थितभक्ता एवतेंऽिव्रमूलं प्राप्ताः । "तन्नः प्रसीद वृजिनार्दन-तंऽिव्रमूलं प्राप्ता विसृज्य वसतीस्त्व दुपासनाज्ञाः । त्वत्सुन्दरस्मितनिरीक्षणतीव्रकामास्तप्तात्मनां पुरुषभूषए।देहि दास्यं" इति तेषामेवोक्तेः। तेन कामधिकाररूपं तद्दास्यमुक्तमन्यथा कामसिद्धेः। श्रत एवोक्तमाचार्यवरणैः 'तद्द्वारा पूरुषाणां च भविष्यति न चान्यथा । श्रनुपदेन तहासत्वमर्थाध-काररूपमुक्तं । अतस्त इस्यत्वं धर्माधिकाररूपमुक्तं ननु सत्संगभावादेवं भावस्तव कथं जात, इत्यत-धाह 'भूय इति' पूर्वमहं चित्रकेनुदी । एव स्थितोऽतः पुनरिप तथा भवितेति भावः । एवं स्वस्याधि-कारचतुष्टयं प्रतिपाद्य तरतम भावाद दौ धमं प्रार्थयते मनः स्मरेतेति ग्रसुपतेरिति, गुएग नामिति च कमंशि षष्ठी । तथा च मनोऽसुपति स्मरेन चितयेत् । स्मरशस्यात्मसुखैकसाधनत्वादात्मनेपदं । वाक् तस्यैव गुगानगृगीत कीर्तयेत् । कीतनस्यापि मुख्यः । स्वार्थः एव, परार्थस्तु ग्रानुषङ्गिक इत्या-त्मेनपदम् । कायस्तस्यै । कमंसेवां करोत् । सेवा त् यथा प्रभुस्खं भवति तथा कियते, नतु तत्रासु-मात्रमपि स्वार्थपरत्वंभतः परस्भैपदं । स्मर्गार्कीर्तनयोः श्रवगाघीनत्वेनान्यकथनंसापेक्षत्वाद्विधि-इक्तः । सेवायां स्नेह एव नियामकः स च प्रभुकुपैकसाध्य, इति तत्राशीनिरूपिता ॥१॥

हे हरे ! ग्रहं तव पार्दकमूलंदासानु शसोऽस्मि, भूदाः भिवतास्मीतिसंबंध'—हे भगवान् ! भापके चरण कमल मूल ही है, एक ग्राश्रय जिनको, ऐसे ग्रापके दासों का ग्रनुवर्ती ग्रापका मैं दास हूँ भीर "भूयः" जन्मजन्मान्तर में भी हमेशा ग्रापका दास ही रूँ। यद्यपि भगवान् सर्वंज्ञ हैं, श्रीर ग्रन्तर्यामी हैं, फिर भी वृत्र ग्रपने मन में यह शंका करके कि वार-बार के जन्म-मरण के दुःख से दु:खी होकर यह वृत्र मेरी बरण में ग्राया है। इसलिये इसको मोक्ष दे दूं। दास होने में इसका क्या कार्य सिद्ध होगा ? ऐसी शंका में कहते हैं कि हे हरि ! इस संबोधन से यह सूचित किया है कि हरि के दास होने से ही हरि भक्तों के त्रिविध ताप की निवृति होती है। श्राधिभौतिक (देह संबंधी) म्राघ्यात्मिक (म्रन्तःकरण सम्बन्धी), म्राधिदैविक (यमरुद्रादि, देव सम्बन्धी) त्रिविध ताप के तथा ग्रहंताममतारूपा माया के प्राप ही हर्ता हो, इसलिये ऐसे स्वामी के दास होने में जो ग्रानंद है, वह मोक्ष में नहीं है, ग्रीर मोक्ष का साधन जो ज्ञान है वह ज्ञान आपका धर्म है, ग्रीर ग्रखण्ड रूप से ग्राप में विद्यमान हैं। ग्रतः धर्म की ग्रपेक्षा से धर्मी का ग्राश्रय लेना ही मुख्य है। मोक्ष में दु:ख निवृत होने के बाद में यह भाव होना दुलभ है, कि प्रयु कृपा से मेरा दुःख निवृत हुआ, अब मैं प्रभु की कृपा से सुखी हूं। ऐसा स्वामी और सेवक का भाव तो दुर्लभ ही है। वयोंकि मोक्ष में स्वामी ग्रीर सेवक का भेद-भाव दूर हो जाता है। स्वामी ग्रीर सेवक का भाव तो ग्रापकी दासता में ही है। इसलिये ग्रापका सदा दास ही रहूं। यह स्वामी ग्रीर सेवक का भेद "ग्रहं" पद से सूचित किया है। यदि ग्राप यह कहो कि तू मेरा दास कैसे हो सकता है ? क्ोंकि तू तो ग्रसुर है, वहाँ कहा है कि तब भी मैं ग्रापका दास ही हूँ। यह जीव ग्रापका ग्रंश है ग्रीर ग्राप ग्रंशी हैं। इस ग्रंशारी भाव से मैं ग्रापका सदा ही दास हूं। ग्रापका ग्रीर मेरा सेव्य सेवक भाव सहज सदा का है ग्रीर पूर्व जन्म में भी ग्रापका दास ही था, ग्रीर इस समय में भी ग्रापका दास होने में मुक्ते यह निश्चय है, कि जो मैं ग्रापका दास नहीं होता तो इस ग्रा गुरी देह में मेरे त्रिवर्ग का ग्राप नाश नहीं करते, इसलिये इस समय भी मैं ग्रापका दास ही हूं। इस कथन से ग्रपने मोक्ष में ग्रनाधिकारी ग्रीर दास धर्म में ग्रपना उत्तम।धिकारी होना सूचित किया है। यदि ग्राप यह कहें, कि जब तू मेरा दास है, तब मेरी दासता के कमों को क्यों नहीं करता है। जिस पर कहते हैं कि "भविता" यह जीव भगवदीय है, और म्रापका है, भीर यह देह म्रासुरी है, सेवा के योग्य नहीं है। भविष्य में दिव्य देह की प्राप्ति में भ्रापका दास होऊंगा । किन्तु ग्रापके ग्रनुग्रह से ही ऐसा हो सकेगा । ग्रब ग्रागे ग्रपने दास होने में विश्वास प्रगट करते हुए कहता है कि "ग्रस्मि" में पूर्वजन्म में भी चित्रकेतु शरीर से ग्रापका दास ही था, किन्तु ग्रपने उत्तम ग्रभिमान से भक्ताग्रगण्य श्री शिव के ग्रपराध से सती के श्राप से प्रभु के दासत्व से भ्रष्ट हुम्रा है, म्रीर यह म्रासुरी देश पाई है। यह मैंने चित्रकेतु शरीर में अनुमव किया है। इससे प्रमु की दासता में, दीनभाव से रहना ही उचित है. यह भाव है, ग्रथवा 'तवपद' से ग्रादि से लेकर 'भूय' पदपर्यन्त पदसमुदाय से मोक्षादि उल्टे क्रन से चतुर्विध पुरुषार्थ में अधिकार रूप शतुर्विध दास भाव की प्रार्थना वृत्र करता है। वहां पुष्टि मार्ग में निरन्तर "संयोगवियोगात्मक" रूप से सदा भजनानंद का अनुभव करना ही मोक्ष है। हमेशा भजन (सेवा) के आनन्द के अनुभव से प्रभुसेवा में मनकी अतृप्ति मालुम होती है, या हरि सेवा की "देहेन्द्रियान्त:करण प्राण्युक्त जीव ही कर सकता है। श्रीहरि की प्रेम सेवा ही फल है। क्योंकि "ग्रक्षण्वतां फलमिदं न परं विदाम" श्रुवि रूपा गोपी-जन ने ऐसे ही कहा है कि इन्द्रियवालों को श्रोनन्दनदन के मुखकमल के दर्शन करना ही परमफल है,

ग्रीर 'पर' जो मोक्ष है, वो परमफल नहीं है, क्योंकि धर्म के निर्णय करने में हम श्रुति ही प्रमारण हैं। हमारा जाना हुआ धर्म अन्यथा नहीं हो सकता है। यह हम जानते हैं, क्योंकि मोक्ष ने तो साधन में ही इन्द्रियादि की विफलता है। इससे हरिलीला स्वरूप की सेवा 'देहेन्द्रियप्रागान्त: करगा' से करनेवाली श्रुतिरूपागोपीजन का ऐसा कथन है, इससे सदा सब इन्द्रियों से भजन के ग्रानन्द का ग्रनुभव करना ही मोक्ष है। ऐसे मोक्ष में दासका ही ग्रधिकार है। क्कोंकि गोपीजन ने दास भाव की ही प्रशंसा की है कि "भवामदास्यं" ग्रापके ग्रलकावृत मुखादि को देख कर हम ग्रापकी दासी हुई हैं, यहां गोपीजन ने दासत्व ही स्वीकार किया है, इससे भजनानन्द मोक्ष में हरिदास ही अधिकारी है। इससे ही कहा है, कि 'तवपादैकमूलदासानुदासोऽस्मि' 'तव पादावेवैकमूलं येषां ते तथा'। ग्रापके चरणकमल युगल ही है, एक मूल धन ग्राश्रय जिसके ऐसे तो केवल वजरमणीरतन ही है। वज में रहने वाले भक्तों ने ही ऐसे दास्य भाव की प्रार्थना की है, जिससे वज भक्तों के अनु-वर्ती दास होने से ही ब्रजभक्तों की कृपा से ही ऐसा दास्य भाव हो सकता है। स्रथीत् व्रजस्थित भक्त जिनका दास्य यह कामाधिकार का दास्य सूचन किया है, ग्रतः कहा है कि "तन्नप्रसाद वृजिनार्दन-तेंऽचिमूलं प्राप्ताविस्ज्यवसतीस्त्वदुपनाशाः । त्वत्सुं दरस्मितनिरीक्षणतीवकामतप्तात्मनां पूरुषभूषण-देहि दास्यम्'। हे दुखों को नाश करनेवाले ! ग्रापके चरगों की सेवा की ग्राशा करके हम सब गोपी अपने पति पुत्र ग्रादि सहित गृह त्याग कर ग्रापके चररा कमल मूल में प्राप्त हुई हैं। जिससे हे पुरुषभूषए। ग्रापके सुन्दर मधुर मुस्कान युक्त निरीक्षण से उत्पन्न हुए दुःसह काम से तपे हुए हैं मन जिनके, उनके ऊपर प्रसन्न होइये, श्रौर दास्य-भाव प्रदान करिये, श्रर्थात् श्रपनी दासी बनाईये। इन गोपीजन के कथन (वचन) से कामाधिकार रूप दास्यभाव कहा है भ्रीर इस लोक भ्रीर परलोक की मुख की इच्छा तथा भय ग्रौर गृह त्याग करके एक श्रीकृष्ण के यह चरणकमल ही हमारे सर्वस्व धन है। इससे ग्रथिकाररूप दास्य कहा है। इससे ग्राचार्य चरएा ने कहा है कि 'तपद्वारा पुरुषाएगां च भविष्यति न चान्यथा'। इन व्रजगोपीजन के ग्रनुचर या ग्रनुचारीभाव से इनकी सेवा रीति पर चलने से ही पुरुषों को भी श्रीकृष्ण स्वरूप सौन्दर्य रस की प्राप्ति हो जायेगी, ग्रन्य प्रकार से पुरुषों को भक्तिरस की प्राप्ति नहीं हो सकती है। इससे इन गोपीजन के समान भाव से देह प्रारा, अन्त:-करण ग्रीर कर्ण इन्द्रियों से की हुई प्रेम सेवा ही फलरूप है। क्योंकि 'ग्रनुचरतीति ग्रनुचर' इन व्रज ललनात्रों के भाव-भक्ति रीति से ही, श्रीकृष्णरस प्राप्ति होएगी, यह सब व्रज भक्तों की कृपा से हो संकता है। इससे अनुपद से व्रज भक्तों का दासत्व अर्थाधिकाररूप कहा है। यह अनुपद से सूचित किया। इससे यह दासत्व ही धर्माधिकाररूप है। यदि ग्राप यह कही कि सत्संग के बिना तुम्हें ऐसा भक्ति-भाव कैसे उत्पन्न हुआ। जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'भूयः' पहले चित्रकेत शरीर में भी ग्रापका दास ही था और ग्रागे भी हमेशा दास ही रहूँगा, यह भाव है। इस प्रकार ग्रपने ग्रधि-कोर चतुष्टयरूप दास भाव की प्रार्थना करके भ्रब दासधर्म की प्रार्थना करते हैं, कि "मनोऽस्पति-स्मरेत्', यहां कर्म में षष्ठी विभक्ति है, इससे यह अर्थ सिद्ध हुआ कि यह मन प्रारानाथ आपका तथा

ग्रापके गुगों का स्मरण करता रहे। हरिस्मरण से ग्रपने लिये परमानंद की प्राप्ति होती है। ग्रपने ही मुख का साधन है, इसलिये 'स्मरेत्' यह ग्रात्मनेपद क्रिया कही है। (जहां क्रिया का फल ग्रपने लिये होता है, वहां ग्रात्मनेपद होता है) तथा "वागसुपतेर्गु एगन् गृगीत" हे प्रजापति ! वागी ग्रापके गुगों का कीर्तन करती रहे। श्री कृष्ण गुगकीर्तन में भी ग्रपने लिये ही परमानंद होता है। इसमें भी मूख्य तो स्वार्थ ही है, किन्तू हिर के गुणों को सुनने से अन्य हिरंभक्त भी प्रसन्न होते हैं और भगवान से भी अपने गूर्गों का श्रवरा करने से प्रसन्न होते हैं। यह इसमें विशेष गूरा है। इससे यहां भी 'गृग्गीत' यह ग्रात्मनेपदी क्रिया कही है, ग्रौर कहते हैं कि 'कर्म करोतु काया' काया ग्रापके नाम गुरा यश, श्रवरा, कीर्तन, ग्रर्चन, वंदन, सेवादि कर्म करती रहे। सेवा ऐसी होनी चाहिये जिससे प्रभु को सुख मिले, सेवा में स्वार्थ (मोक्ष पर्यन्त ग्रपने सुख की इच्छा) किंचित्मात्र भी नहीं होनी चाहिये। सेवा का फल-सूख स्वामी को ही होवे इससे यहां 'करोत्', यह परस्मैपदी क्रिया कही है। श्रौर हरि के गूगा, स्मरगा, श्रवण श्रौर कीर्तन सेवादि में सेवा मार्ग के उपदेश के लिये तथा हरि के गुणों को कहने तथा श्रवण करने के लिये तथा सेवा में सहायता के लिये ग्रन्य हरि भक्तों की भी ग्रावश्कता होती है। इससे स्मरण व कीर्तन करने में ग्रन्य की ग्रपेक्षा रहती है। इससे ग्रन्य की की अपेक्षा, रहने से स्मर्ग, कीर्तन में विधिलिंग का प्रयोग किया है। जिससे यह कहा है, कि मेरे मन को ऐसी प्रेरणा प्रदान करों कि यह मेरा मन सदा आपका स्मरण कीर्तन करता रहे। ऐसी म्राज्ञारूपी प्रेरणाविधि भी सुचित की है, जैसे पूजा में वेद शास्त्रोक्त विधि की प्राधान्यता है। ऐसे ही सेवा में स्नेह की मूख्यता है। सेवा में प्रेम हरि के अनुग्रह से होता है। इससे प्रभु मेरे ऊपर कृपा हिष्ट करके मेरे लिये भक्ति प्रदान करें। इस प्रकार प्रथंना सूचक "करोतू" यह आर्शीवादात्मक क्रिया पद कहा है। श्रौर प्रारापित श्रादि पटों से देहेन्द्रिय प्रारागन्त:कररा, सबको श्रात्म निवेदन इस धकार से करने का कहा है।

एवं मनोवाक्कायभेदेन त्रिविधमपि धर्मं संप्रार्थ्यार्थं निरूपयति ।

े लौकिको वैदिकश्वार्थस्त्रिविधः प्राकृतैर्गुर्गैः । क्रमेरा ते भगवतो गुर्गैः षड्भिनिराकृताः ॥१॥

स्वर्गभूमिरसैश्चर्यं सात्विकादि तु लौकिकम् । मोक्षश्च पारमेष्ठयं च सिद्धयश्चेति वैदिकम् ॥२॥

प्रवृत्तिधर्मसाध्यत्वात्सामान्यं तु लौकिकम् । निवृतिधर्मसाध्यत्वाद्विशेषाद्वैदिकं परम् ।।३॥

प्रत्येकमेव तेचार्था न तु संभूय कुत्रचित्। मगवत्यखिलात्मत्वाद्भवन्त्येव तथा हि ते ।।४।।

## श्रतोर्थो भगवानेव पुष्टिमार्गेऽङ्गमन्यतः। सर्वतो नैरपेक्ष्यं च तथात्र विनिरुप्यते ॥ १॥

मनोवाक्काय भेद से त्रिविध धर्म की प्रार्थना करते हैं।

'ननाक पृष्टं', इस दूसरे क्लोक से पृष्टिमार्गीय 'म्रथं' द्वितीय पुरुषाथं का निरूपण किया है कि प्रकृति के 'सत्व', 'रज' ग्रीर 'तम' इन तीन गुणों के लौकिक तथा वैदिक ग्रथं तीन प्रकार के हैं। ऐसे ६ प्रकार के लौकिक वैदिक ऐक्वर्यों को क्रम से भगवान के ऐक्वर्यादि षड्गुणों से वृत्र ने निरादर किया है क्योंकि सत्वप्रधान क्वर्ग, रजोगुणवती भूमि, तमप्रधान रसातलादि लोकों के ऐक्वर्य लौकिक हैं ग्रीर गुद्ध सत्व से साध्य मोक्ष तथा रजोगुण से साध्य ब्रह्मलोक तथा तमोगुण से साध्य योगसिद्धि ये वैदिक ऐक्वर्य हैं। वहाँ लौकिक ऐक्वर्य प्रवृतिमार्ग के धर्मादि त्रिवर्ग के साधन साध्य होने से सामान्य है, ग्रीर वैदिक ऐक्वर्य, निवृतिमार्ग के धर्मादि चौथे वर्ग के साधनों से सिद्ध होने से उत्तम है। किन्तु ये लौकिक वैदिक ऐक्वर्य सुख भोग, सम्पूर्णता से किसी में भी नहीं हैं। भगवान के एक एक गुण को एक-एक में ग्रशांश बिन्दुमात्र है ग्रीर भगवान सर्वात्म। हैं, इससे श्रीहरि में ऐक्वर्यादि पड्गुण पूर्ण है। जिससे भगवान ही हमारे सर्वस्व धन है। इससे ग्रन्य सब पदार्थों से निरपेक्षता प्रगट की है।

न नाकेति—

ननाकपृष्ठं न च पारमेष्ठयं न सार्वभौमं न रसाधिपत्यं॥ न योगसिद्धीरपुनभैवं वा समंजसत्वाविरहय्यकांक्षे॥२॥

यादौ लौकिकसात्विकमर्थं निराकरोति 'ननाकपृष्ठमिति'। नाकः स्वर्गस्तस्यपृष्ठमासनं राजासनिमन्द्रासनिमत्यर्थः। तच्च नश्यति कालान्तरे। अतस्त्वय्यखंडैश्वर्यस्य विद्यमानत्वात्तन्न कांक्षे
नेच्छामि इत्यर्थः। वैदिकराजसमर्थं निराकरोनि 'न पारमेष्ठयं' परमेष्ठी ब्रह्मा रजोवतारत्वात्तत्त्थान
राजसं तत्र च ब्रह्मणा सहमुच्यत इति वाक्यात्पारतंत्र्येण फलसिद्धया वीर्यहानिरेव। त्विय चाखंडितवीर्यस्य विद्यमानत्वात्तदिप न कांक्षे। लौकिक राजसमर्थं निराकरोति 'न सार्वभौमिमिति' सर्वभूमेरीश्वरत्वे हि सर्वत्रलोके यशो भवति, तच्च दानादि सापेक्षत्वादौपाधिकं साऽविधकं' च 'तद्वायसं तीर्थंमिति वचनात् ''न यदूचिश्चत्रपदं हरेर्यशो जगत्त्पवित्रं प्रगृणोत किहिचित्। तद्वायसं तीर्थंमुशिन्न
मानसा न यत्र हंसा निरमंत्युशिक्षयाः'' इति प्रथमे, स्वरुपतोऽपि दुष्टं। तथा राज्यान्तै नरकं ध्रुवमिति वचनादवसानतोपि दुष्टं। त्विप चानवद्ययशसो विद्यमानत्वात्तदिप न कांक्षे।
लौकिकतामसमर्थं निराकरोति। ''न रसाधिपत्यिमिति'' रसेन्युपलक्षणं तेनाधो लोकाः

सर्वेपिनिरूपिताः । तत्र च भूम्यपेक्षया सुखभोगोधिकः । स च श्रिया भवेत्सा च त्वया बलेरपहृता दत्ता च पुरंदराय । त्विय चानपायिन्याः श्रियो विद्यमानत्वात्तदिप न कांक्षे । वैदिक तामसमर्थं निराकरोति। 'न योगसिद्धीरिति' ग्रपक्वयोगिनो यदिसिद्धिबलेनापेक्षितिविषयान्संसृज्य भोगं कुर्वन्ति, तेन योगादिप भ्रष्ठा भवंति इति तेषां ज्ञानं भ्रान्तमेव। त्विय चाखंडितिन्त्यज्ञानस्य विद्यमान्त्वात्ता ग्रपि न कांक्षे वैदिकसात्विकमर्थं निराकरोति । 'ग्रपुनर्भवं वेति' सत्वात्संजायते ज्ञानं इति वाक्याज्ञानस्य सात्विकत्वेन तत्साध्यमोक्षस्यापि तथात्वमुच्यते । स च गिर्णतानंद त्वेन त्वदानंदांश एव न तु त्वं पुरुषोतमः तत्रापि सेव्यसेवक भावेन नाऽन्योन्यसापेक्षताभेदाभावात् । ग्रतस्तस्यार्थत्वाभावायाऽपुनर्भवपदं, जन्माभावातिरिक्तविशेषाभावात् । त्वं तु पूर्णानंदो भक्तसापेक्षभ्र । 'साधवो हृदयं मह्यं साधूनां हृदयं त्वहम् ।' मदन्यत्तेन जानंति नांह तेभ्यो मनागपीति वाक्यात् । ग्रतो भक्तारिक्तरागाभावेन त्वय्यखंडितवैराग्यस्य विद्यमानत्वा त्तदिप न कांक्षे । मर्यादायां मोक्षस्तुरीयपुरुषार्थः स च पुष्टौ हेयत्वेनार्थमध्ये गिर्णत इत्यानादरद्योतनाय वेन्युक्तं यत्र मोक्ष स्याप्यनादर तत्रान्येषां कि वाच्यमिति, तर्हि कोर्थस्तवापेक्षित इत्यत ग्राह । 'समंजसेति' हे समंजस ! पूर्णत्वात्सकलार्थरुप ! ग्रतस्त्वां विरहय्य पथक्कृत्य उक्तार्थानहं न कांक्षे । किन्तु त्वामेव सर्वार्थरूप्यवादर्थत्वेन कांक्षे ।।।।।

प्रथम बन्न लौकिक सात्विक ग्रर्थ का निषेध करते है। कि "नानक पृष्ट" नाक ग्रर्थात् स्वर्ग जिसका पुष्ठ राज्यासन जो इन्द्रासन है "तन्न कांक्षे" उसकी इच्छा मैं नहीं करता हूँ । क्योंकि यह स्वर्ग सम्पति तो कालान्तर में नाश हो जायगी। जब ग्रान में ही ग्रखंड़ ऐश्वर्य विद्यमान है इससे ग्रापकी प्राप्ति में स्वर्ग सम्पदा की इच्छा नहीं करता हं। ग्रब वैदिक राजस, पदार्थ का निषेध करते हैं। कि "न च पारमेष्टयं" परमेष्ठी जो ब्रह्मा जिनके रजोगुरा ग्रवतार होने से ब्रह्मलोक भी रजो-गूगाप्रधान हैं, वहां भी "विरिच्य तामेति ततः पर हि मां" इस वाक्य के ग्रानुसार वर्गाश्रम धर्म के यथार्थ रीति से करते करते सौ जन्म व्यतीत हो जाते हैं। तब ब्रह्मालोक सत्यलोक की प्राप्ति होती है. ग्रीर पीछे "ब्रह्मागा सह मुच्यते" इस वाक्य के ग्रनुसार उस जीव का ब्रह्मा के साथ ही मोक्ष होता है। इससे ऐसी पराधीनता में वीर्य हानि है। ग्राप में "ग्रखण्डवीर्य (पराक्रम) के रहने से "तदिप न कांक्षे" में ब्रह्मपद की इच्छा नहीं करता हूं। ग्रब लौकिक राजस ग्रर्थ का निषेध करते हैं कि "न सार्वभौंन" मैं भूमि का सम्राट होने की भी इच्छा नहीं करता हूँ। सर्व भूमि का अधिपति होने से सब लोकों में यश तो होता है। किन्तु यह यश भी यज्ञ दानादि सत्कर्म से होता है, श्रौर यज्ञ दानादि सत्कर्म धन से होता है। राजस धन में राग द्वेषादि अनेक उपाधि हैं। इससे यश भी उपाधियुक्त है। ग्रीर न्युनाधिक भावयुक्त है। ग्रीर ग्रवधिवाली है तथा 'न यद्वचिश्वत्रपदं हरे यशो जगत् पवित्रं प्रगणोत किहि चित्। तद्वायमं तीर्थमुशंति मानसा न यत्र हंसा निरमंत्युशिक्षयाः"। इसमें जगत् के पवित्र करने वाले हरि का यश गान नहीं होता है। ऐसे विचित्र पदों से युक्त भी वाक्य प्रबंध किसी काम का नहीं होता है। त्योंकि हरि पद युगल में है मन जिनके, हरि पद कमल ही है रमगीय स्थान जिनके, ऐसे हरि चरण कमल रूपा मानस सरोवर के वासी परम हंस जिसमें कभी रमण

नहीं करते हैं। सत्तपुरुष तो ऐसे काव्य को काकतीर्थ। (कागों के मन प्रसन्न करने वाले थूक इलेष्मा का गठ्ठा) ही कहते हैं। इससे यह यश का स्वरूप भी दृष्ट है। ग्रीर "राज्यान्ते नरकं ध्र वम्" जो यज्ञदानादि सत्कार्य नहीं करते हैं, वे मरने के पश्चात् नरक को प्राप्त होते हैं। यह निश्चय है। इस से परिगाम में फल भी दृष्ट है। श्रापमें निर्मल श्रखंड यश के होने से मैं सार्वभौम होने की इच्छा नहीं करता हूं। श्रब लौकिक तामस श्रर्थ का निषेध करते हैं, कि "न रसाधिपत्यं" यहां रसातल पद से नीचे के सब लोकों का ग्रहण है। नीचे के लोकों में भूमि भोगों से ग्रधिक वैभव भोग है। ये सूख भोग लक्ष्मी से होते हैं, वह लक्ष्मी श्रापने बलि राजा से लेकर के इन्द्र को दे दी, इससे पर-स्पर में विरोध फढ़ाने वाली लक्ष्मी तामसी है, चंचला है, श्रौर ग्रापके वक्षस्थल वासिनि चरण कमल की दासी, सदा सहचरी, लक्ष्मी की ग्रनपायिनी है। इससे रसातलाधिपत्य की भी इच्छा नहीं करता हूं। श्रब वैदिक तामस श्रर्थ का निषेध करते हैं, कि "न योगसिद्धीः" में योगा सन सिद्धियों की इच्छा नहीं करता हूँ। क्योंकि ग्रापसे बहिर्म ख कच्चे योगी ग्रपने योगबल से इच्छानुसार ग्रनेक निषयों की रचना करके भोग भोगते हैं, इससे भोगभ्रष्ट हो जाते हैं। ग्रापके स्वरूप को न जानने से ही उनको भ्रांतज्ञान है। ग्रापके नित्य ग्रखंड ज्ञान के होते हए मैं योग सिद्धियों की इच्छा नहीं करता हूं। यब वैदिक सात्विक यर्थ का निवेध करते हैं कि "यपूनर्भवं वा" "वा" यह अनादर में है, सो कहते हैं कि "हे समंजस" हे पूर्णपूरुषार्थस्वरुप ! मैं मोक्ष की भी इच्छा नहीं करता हूँ क्योंकि ''सत्वारसंजायते ज्ञानं'' ऋतेज्ञानान्नमुक्तिः'' इन वाक्यों से सत्व गुरा की ग्रधिकता से ज्ञान होता है। ग्रौर ज्ञान से मोक्ष होता है इससे ज्ञान साध्य, मोक्ष भी सगूरा पदार्थ है शुद्धसत्वस्वरूप ग्रक्षरब्रह्म ग्रापके धाम में सायुज्य (दुग्ध में पानी की भांति मिल जाना) यह सायूज्य मोक्ष भी सगुण है, "स एको ब्रह्मण ग्रानंदः" इस श्रुति के ग्रनुसार ग्रक्षर ब्रह्म के गिणता-नंद होने से आपके एकानंदांश की ही प्राप्ति है। और पूर्ण प्रक्षोत्तम आपके सायूज्य (साथ) में "सोश्नुते सर्वान्कामान्सह ब्रह्मणा," इस श्रुति के अनुसार सर्वेन्द्रिय भोगरूप पूर्णानंद की प्राप्ति होता है। ग्रीर मोक्ष में द्वौतभाव के न रहने ने परस्पर में किसीको किसीकी ग्रपेक्षा ही नहीं रहती है ? यह बताने के लिये ही 'अपुनर्भव' पद कहा है। क्योंकि पुनर्जन्म के न होने के अतिरिक्त मोक्ष में विशेष ग्रानन्द नहीं है। ग्रीर ग्राप तो पूर्णानंद हो, ग्रापके साथ भक्तों को पूर्णानंद की प्राप्ति होती है। ग्रीर ग्रापके भक्तों की सदा ग्रावश्यकता भी रहती है। क्योंकि ',साधवो हृदयं मह्यं साधनां" हृदयं त्वहम् । मदन्यत्ते न जानित नाहं, तेभ्यो मनागिप' साधु मेरे हृदय हैं । अर्थात् मेरे हृदय की वार्ता साधू ही जानते हैं। साधुय्रों के हृदय मैं हूँ उनके हृदय की वार्ता मैं जानता हूँ ग्रौर मेरे भक्त मुभने अधिक अन्य को नहीं जानते हैं। और भक्तों के अतिरिक्त मुभे कुछ भी प्रिय नहीं लगता है। ऐसे ग्रापके ही वचन हैं। इससे भक्त के सिवाय ग्रन्य में ग्रनुराग न होने से ग्रापमें पूर्ण वैराग्य के होते हुए मैं मोक्ष की भी इच्छा नहीं करता हूं। यद्यपि मर्यादामार्ग में मोक्ष चतुर्थ पुरुषार्थ उत्तम माना है तथापि भक्तिमार्ग में मोक्ष भी त्याज्य मानकर के द्वितीय पुरुषार्थ धनरूप में मोक्ष की

गिनती क्या है। यह बताने के लिये ही अनादर सूचक 'वा' यह अव्ययपद कहा है। इस भिक्त मार्ग में जब मोक्ष का ही अनादर है। तब अन्य स्वर्गीद पदार्थों के अनादर का तो कहना ही क्या है। यदि आप यह कहते हैं कि जब तू सब पदार्थों की मना ही करता है, तब तुभे कौनसे पदार्थ की इच्छा है? वहां कहते हैं, हे समंजस! हे परिपूर्ण, सर्वाथ स्वरूप! 'त्वा दिरहृदय में आपको त्याग करके अपसे वियोग करके पूर्वोक्त कोई पदार्थ की इच्छा नहीं करता हूं, अर्थात् आपके परिपूर्ण सर्वार्थ स्वरूप होने से में घन रुपसे आपकी ही इच्छा करता हूं मेरे तौ सर्वस्व 'धन' आप ही हो।।२।।

एवं ग्रर्थं निरूप्य कामं निरूपयति । ग्रजातपक्षया इति ।

"पुष्टिमार्गेहरेरूपदिदृक्षा मनसोस्य हि । कामो निरूप्यते तत्र दृष्टान्तित्रतयं तथा ॥१॥ द्वितयं लौकिकं प्रोक्तमेक शास्त्रीयमुत्तमम् । लौकिकिस्त्रिगुग्गीभूयः दृष्टान्तः स्यादलौकिके ॥२॥ ग्रन्य थैकतरेगापि सिद्धेऽथें त्रितयेन् किन् । क्षुद्रपो लौकिकः कामो रसरीत्या तु शास्त्रतः ॥३॥ प्रभोस्तु रसरूपत्वात्स्वस्यैकत्वेन चोत्तमः । ग्रयमेव हि दृष्टान्तस्तेनान्ते चैकतोदितः ॥४॥

इस प्रकार 'ग्रथं' की प्रार्थना करके ग्रब तीसरे पुरुषार्थ काम की प्रार्थना करता है। ग्रजात पक्षा 'इति' इस तीसरे क्लोक में यह कहा है कि पुष्टिमार्गीय जीवों के मन में सदा श्रीपित स्वरूप सौन्दर्थ दर्शन की इच्छा रहती है। यही—'काम' निरूपण किया है। इस दर्शन में तीन दृष्टान्त कहते हैं वहाँ दो दृष्टान्त लौकिकरीति से कहे हैं, ग्रौर एक तीसरा दृष्टान्त लौकिक रीति से कहा भी है पर भिक्त रस शास्त्रोक्त रीति से कहा है। यह उत्तम है। क्योंकि यह तृतीय दृष्टान्त उपाधिरिहत है। ग्रन्थाश्रय रहित है ग्रौर एक क्तृगार रसह्त्य ग्रपने पिय की ही कामना में है। यह तीन गुणों में ग्रधिक होने से ग्रलौकिक प्रभुस्वरूप में ही घटता है। ग्रन्थथा जब एक दृष्टान्त से ही ग्रथं सिद्ध है। तब तीन दृष्टान्त देने का क्या प्रयोजन था इससे क्षुधा उपाधि से जो कामना है, वह लौकिक काम है, ग्रौर वेद शास्त्र के रसरीति (पितवृत धर्म) से जो कामना है वह ग्रलौकिक एक प्रभुस्वरूप सम्बन्धी काम है। प्रभु के श्रुंगार रसस्वरूप होने से वृत्र की एक प्रभुस्वरूप दर्शन की कामना है ग्रौर ग्राप भी ग्रकेले हैं। इससे ग्रन्त में प्रियाप्रिय में प्रथम द्वितीया विभक्ति के एकवचन से कहा दृया तीसरा ही दृष्टान्त उत्तम रीति से प्रभु में ही घटता है।

श्रजातपक्षा इव मातरं खगाः, स्तन्यं यथा वत्सतराः कुधार्ताः प्रियं प्रियेवाऽध्युषितं विषण्गा, मनोऽरविन्दाक्ष दिदृक्षते त्वाम् ॥३॥

हे ग्ररविन्दाक्ष ! "मनस्त्वां दिहक्षते" इति संबंधः । नेत्रयोरम्बुजत्वेन तिहद्क्षया मनसो मयूपत्वं बोधित । तथाचारविन्दे विकसिते मधुपस्य कामः सिध्यति तथा दृष्टि मयि संपादयेति प्रार्थितं । दिदृक्षा हेतुभूतं स्वरूपसौन्दर्यं संबोधनेन व्वनितं । मनसः स्वतन्त्रत्वाभावायास्मच्छव्दन प्रयोगाभावः । किं च दिदृक्षा दृशोर्धर्मः स च मनसो निरूप्यते तेन सर्वेन्द्रियागामपि मनः संनि-कर्षगात्पूर्णकामो निरूपितः। ग्रन्यथा भजनानदानुभवो न स्यात्। तस्य सर्वेन्द्रियैकवेद्यत्वात्। प्रभोः पूर्णकामत्वेन । क्रियाफलस्यात्मगामित्वायात्मनेपदम् । मनश्चचलत्वान्मधुपत्वबोधनेव च कामान्तरं संभवति इति तदभावाय दृष्टांतमाह । 'ग्रजातपक्षः क्षुधार्ताः । खगा मातरमिवेति । यथा पक्षिगाः कदा किमानीय दास्यति मातरं हष्टुमिच्छन्ति खगानां नियतभक्ष्याभावादनियतस्य च क्षुधार्ततयाऽर्थासिद्धात्वादत्र नोक्तं तदिप न सर्वदा किन्तु कियत्कालपर्यन्तमेवेत्याह 'ग्रजातपक्षा इति' पक्षोदयानंतरं न तथेति तावदेव दृष्टान्ततेत्यर्थः । तथा चात्रं क्षुदुपाधिकृतत्वमनियतविषयत्वमनियत-कालत्वं चेति दूषरात्रयं संभाव्य द्वितीयं दृष्टान्तमाह 'स्तन्यं' यथा वत्सतराः' क्षुधार्ता इति । वत्सतरा म्रतिबालकास्ते यथा कदा स्तन्यं प्राप्स्याम इति तदि च्छन्ति तथेत्यर्थः । तेषां स्तन्यमात्रैककामत्वादत्र तदेवोक्तं । मातुरभावे तदबुद्धया परस्यापि स्तन्यं पिवन्ति इति तदनुक्तिः । ग्रत्रापि नियतविषवत्वे-ऽपि वत्सतरपदादनियतकालत्वं झुदुपाधिकृतत्वं चेति दूषगाद्वयं संभाव्यं तृतीयदृष्टान्तमाहं 'प्रिय-त्रियेवेति' प्रियपदादुभयत्र निरूपाधिकः स्तेहोनिरूपितः । स्तेहस्य तथात्वं तदभिज्ञेनोक्तं । श्रावि-भीवदिनेन येन गिएतो हेतु स्तनीयानिप इति तेनोपाधिदूषणमत्र परिहतं । 'ग्रव्युषितिमिति' प्रवा-िनमित्यर्थः । तेन गमनक्षरामारभ्याऽऽगमनाविधपयन्तं दिहक्षैकरसत्वादिनयतकालत्वमपास्तम् । विषण्गा इतिपदादनियतविषयत्वं च । ग्रन्यथा खेदासंभवात् । एवं दोषत्रयाभावादयमेव दृष्टान्तो युक्त इत्याशयेन स्वस्यैकत्वादत्रापि एकवचनमुक्तम् । बहुषु तथा त्वस्यासंभपादत एव ग्रंते च निरू-प्रां कृतं । पूर्वोक्तदूयमेकदेशाभिप्रायेगेति तत्कथनि नानुपपन्नम् । किंच । प्रियाहि विप्रयोगे के लं विषादमात्रं न करोति किन्तु प्रिये विविधरस संभावानन्तः प्रकटयति । प्रकारान्तरेगा जीवन-मेव । न स्यात् । जाते जीवमें पियत्वं बाधितं स्यात् । स्वस्य प्रसषत्वेन स्त्रीदृष्टान्ताऽनुपपत्या व तज्जातीय रसभाव उक्तः । ग्रतो रसस्यातिगोप्यत्व दयं भावः प्रिया पदेनाभिन्यज्यते । विषादस्य तु बहिरप्यनुभूयमानत्वादन्य ज्ञानविपयत्वाच्च तथा विशेषगाम्। एवमनेकरसभावाविशिष्टं विषण्गं च मनस्त्वांदि हिक्षते न तु दर्शनमात्रमिच्छति तत्तु पूर्वमर्थत्वेन कांक्षितत्वादत्रानुपपन्नम् विशेषभावात् । म्र-यच्च ग्रस्मच्छ्ब्दप्रयोगो हि देहाध्यासकृतो भवतिसांप्रतं तु रसानुभवयोग्यदेहाभावा दृत्रशरीरस्य च तत्प्रतिबिबक त्वादध्यासा भावान्मन एवोक्तं । न तु ममेति । दृष्टान्ते च तदध्यासस्य दृढ्त्वात्पि-येति निरूपितं । न तु मनः । अन्यथा प्रियेवाहं दिहक्षे इति हष्टान्तसाधम्यें वत्त्रव्ये मनोदिहध्त इति न वदेत् । अतोरसमार्गीयः कामो रसीव्यैव पूरगीय इति तथा संबोधनेन प्राथितम् ॥३॥

हे अरविन्दाक्ष ! 'मनस्त्वां दिवृक्षते' है कमल जोचन, मन आपके ही दर्शन की इच्छा करता है। यहाँ भगवान के नेत्रों के अरविन्दभाव से और मन में भगवदर्शन की इच्छा से मन को मधुप सूचित

किया है जैसे कमल के विकसित होने से मधुप की मनुपान कामना सिद्ध होती है, अन्यथा कामना सिद्ध नहीं होती है। इससे मेरे ऊपर ऐसी कृपादृष्टि संपादन कारी जिससे मुभे ग्रापके स्वरूप-सोंन्दर्य रसकी प्राप्ति होवे। यह प्रार्थना है ग्रार यहाँ नेत्रों का वाचक चक्षुग्रादि ग्रन्य पदों को नहीं कहकर के सर्वेन्द्रिय-वाचक ग्रक्षपद कहा है। इससे भगवत्स्वरूप में सर्वेन्द्रिय भोग्य सौन्दर्य ग्रौर श्री मुख की प्रसन्नता भी सूचित की है। इस प्रकार दर्शननेच्छा का कारण जो भगवत्स्वरुप सौन्दर्य है वह हे ग्ररविन्दाक्ष । इस सम्बोधन पद से ध्वनित होता है ग्रौर मन भी भगवत्रूप में ग्रासक्त है। भगवदाधीन है। इससे 'मेरा मन' ऐसा नहीं 'कहा केवल मन ही कहा ग्रौर दर्शन करना नेत्रों का धर्म है। किन्तु यहां दर्शन करना मन का धर्म कहा है। यह इसलिये कहा है कि मन सब इन्द्रियों का सहायक है। इससे सर्वेन्द्रिय कामना पूर्ण करना सूचित किया है। अन्यथा मन के बिना भज-नानन्द का पूर्ण अनुभव नहीं होगा । क्योंकि मन ही सब इन्द्रियों के विषयों का ज्ञाता है । इससे मन जैसे २ भाव से स्रापके दर्शन की इच्छा करता हैं वे सम्पूरण मनके मनोरथ दर्शन देकर पूर्ण करो। यह भाव है। श्रौर प्रभु ग्रन्तरयामी हैं। पूर्ण काम हैं इससे अपने मन की कामना ग्रवश्य सिद्ध होगी इसके लिये "दिदृक्षते 'यह ग्रात्मने पदी क्रिया कही हैं। ग्रौर मनका जो मधुप भाव कहा है वह मनकी चंचलता से ही कही है। क्योंकि मधुप की कामना पुष्प के मधुपान पर्यंत वही होती है। एक पूष्प में से रसपान करने के पश्चात् उस पुष्प को त्याग करके अन्य पुष्प की इच्छा करता है। इससे यह मन मधुप की भांति चंचल भी नहीं है। यह तो केवल ग्रापके ही स्वरुप सौन्दर्य का दर्शनाभि-लाषी है। इससे मन की दढ़ता के लिये ही तोन दृष्टान्त कहे हैं। सो कहते हैं कि ग्रजातपक्षाः, क्षभार्ताः खगायातरिमव" जिनके पंख उपजे नहीं है। क्षुधा से पीड़ित ऐसे छोटे २ पक्षी के बालक जैसे माता के दर्शन की इच्छा करते हैं कि हमारी माता कब ग्रावेगी हमें लाकर क्या चुगायगी ऐसे यह मन ग्रापके दर्शन की इच्छा करता है किन्तु इस हष्टान्त में तीन दोष हैं। एक तो पक्षी के बालकों का कोई निश्चित ग्राहार नहीं है। चाहे जिस पदार्थ से ग्रपनी भूख को शान्त कर सकते हैं। इससे इस ग्राहार का नाम नहीं लिया केवल माता का ही दर्शन कहा है यह ग्रनियत विषय दोष है। दूसरे बिना पंख के बच्चे हैं। पंख उगसे के बाद ग्रपने ग्राप ही चुग ग्राऐंगे माता के दर्शन की इच्छा नहीं रहेगी। हमेशा दर्शन की इच्छा का न रहना ग्रनिदिचत समय दोष है। तथा क्षुधा की पीड़ा से ही मातृ दर्शतेच्छा है क्षुधा निवृत होने के पश्चात माता के दर्शन की इध्छा न रहेगी यह क्षधोपाधिकृत दोष है। इस प्रकार दोपत्रय की संभावना करके द्वितीह दृष्टान्त कहे हैं। कि "स्तन्य यथा वत्सतरक्ष्मार्ताः" तृगादिक् नहीं खाना जानते हैं, ऐसे ग्रत्यंत ग्रबोध गाय के छोटे-२ वच्चे भुख से व्याकुल हुए जैसे दूध कि इच्छा करते हैं कि हम दूध कब पीयें। ऐसा मन ग्रापके दर्शन की इच्छा करता है। उनको एक दूध की ही कामना है। ग्रन्य वस्तु की नहीं है। ग्रन्य गाय के बछड़े ग्रौर (ग्रन्य) गाय का भी दूध पी सकते है ग्रौर ग्रन्य गाय का दूध पीता देखने में ग्राता है। इससे यहां माता नहीं कहीं। क्योंकि माता के ग्रभाव में ग्रौर गायों को भी माता मान कर भूख लगने

पर दूध पी सकते हैं। ग्रत्यधिक छोटे २ वत्सों का एक दूध ही ग्राहार है। इससे नियत विषय है। तथापि ग्रति ग्रबोध होने से भूख में ही दूध की इच्छा है। सदा नहीं रहेगी। तृरा ग्रादि से भी क्षुधा मिटा लेयेगे। इससे अनिश्चित समय दोव और क्षुधोपाधिकृत दोष दो दोष इसमें भी हैं। इस दोव इय की संभावना से तृतीय दृष्टान्त कहते हैं। कि "प्रिये प्रिये वाध्यषितं विषण्णा" जैसे परदेश गये अपने प्राग्णिपय पति के वियोग से दु:खी पतिप्रिया स्त्री अपने प्रिय पति के दर्शन की अभिलाषा करती है ऐसा मन ग्रापके दर्शन की इच्छा करता है। यहां प्रिया प्रिय दोनों में प्रिय पद है। इससे परस्पर में उपाधि रहित प्रेम है। इससे उपाधी दोष नहीं है। "ग्रध्यूषितं" "परदेश गये" इस पद से प्रिय पति के परदेश गमनक्षरण से म्रादि से लेकर 'गृहा गमन पर्यंत पति दर्शनाभिलाषा एकरसरूप से सूचित करके ग्रनियत समय दोष दूर किया, ग्रौर 'विषण्एा' दु:खिनी इस पद से एक प्रिय पति के स्वरुप दर्शन, ग्रंगसंगादिकी इच्छा हुई। सभी इन्द्रीय का विषय एक प्रारा पति ही है। ग्रन्यथा दु:ख हो क्यों होता । इस प्रिय वियोग से ही दु:खिनी है । इससे म्रनिश्चित विषय दोष दूर किया । इस प्रकार दोषत्रय के स्रभाव से ही प्रिय स्रौर प्रिय पद में एक वचन कहां है। क्योंकि स्राप स्रकेले एक प्रभु के दर्शन की इच्छा है और बहुत से पुरुषों में एक स्त्री का तथा बहुत स्त्रीयों में एक पुरुष का स्वार्थ बिना प्रेम नहीं होता है। जहां स्वार्थ है वहां प्रेम कहां, निःस्वार्थ उपाधिरहित ही प्रेम प्रेम है। इससे ही प्रिया प्रिय का हण्ठान्त अन्त में कहा है। यद्यपि पहले दो हण्टान्तों का कथन भी प्रेमपूर्वक दर्शनाभिलाषा में ही है तथापि इस त्रितीय हुण्टान्त में निरुपाधि शुद्ध प्रेम कहा है। ग्रीर अनन्य मना प्रतिवृता स्त्रो पति वियोग में केवल विषाद मात्र ही नहीं करती है। किन्तू अपने प्रिय पति में ग्रनेक रतिविषयक मनोरथों को भी ग्रपने ग्रन्तः करएा में करती है। ग्रन्यथा प्रिया का जीवन ही नहीं रह सकता है। रितविषयक रसभाव के बिना प्रिया के जीवित रहने में प्रियत्व ही विरस है। यह रतिविषयक मनोरथ ही जीवन के कारण हैं। ग्रौर वृत्र का शरीर इस समय पुरुष है। इससे पुरुष को ग्रयने में प्रिया का हण्टान्त देना स्त्रीभाव के बिना नहीं घट सकता है। इससे यह प्रिया के हब्टान्त से संबंधी रस भाव कहा है। किन्तु रसवार्ता गोपनीय होती है। गूप्त रीति से ही कही जाती है। इनसे स्त्रीरस इस प्रियापद से सूचित किया है और इसीसे विषण्एा दृ: खिनी, ऐसा विशेषण दिया है। क्योंकि केशों की लट बन्ध जाने से शरीर की कृषता से शरीर के पीलारंग पड़ने से दु:ख प्रकट होता है बाहिरी दु:ख को तो ग्रौर ग्रन्य लोग भी जान सकते हैं। किन्तू यहां जो द: खिनी पद कहा है। यह अपने अन्तः करण के भाव को प्रकट करने के सिये ही कहा है। अर्थात अनेक रीति रस भाव युक्त यह दु. खित मन आपके दर्शन की इच्छा करता है। केवल दर्शनमात्र ही की इच्छा नहीं है। क्योंकि दर्शन की इच्छा तो पहले धनरूप से ही प्रगट कर चुके हैं। इससे पनः दर्शन की इच्छा का कथन रस विशेष लाभ के बिना नहीं है। यहां रसदान सहित दर्शन की प्रार्थना है। इसमें एक ग्रौर भी ग्रभित्राय है। कि 'ग्रहं' 'मम' मैं मेरा ऐसे ग्रस्मत् शब्द के प्रयोग देह में अध्यास होते से होता है। ग्रौर इस समय वृत्र का पुरुष देह है ग्रौर ग्रास्री है। इससे स्त्रीरस का स्रमुभव करने योग्य नहीं है। इस समय तो वृत्र का मन प्रिया प्रतिबिंब रूप है। देह में स्रध्यास नहीं है। इससे केवल मन ही कहा है। मैं स्रथवा मेरा मन दर्शन की इत्छा करता है। ऐसा नहीं कहा। सौर दृष्टान्त में प्रिया देहा ध्यास दृढ़ है इससे दृष्टान्त में प्रियापद ही कहां है प्रिया का मन ऐसे नहीं कहा। यदि वृत्र के मन में स्त्रीभाव दृढ़ नहीं होता तब प्रिया जैसे प्रिय दर्शन की इच्छा करती है। ऐसे ही मैं स्रापके दर्शन की इच्छा करता हूं ऐसा कहते हैं सो इस प्रकार न कहकर मन स्रापके दर्शन की इच्छा करता है। ऐसा कहा है इससे वृत्र का मन देहाध्यास रहित, स्रनेक रसभा-वयुक्त स्त्रयंप्रियाहप हो रहा है इससे इसका यह भाव है कि रसके भाव की पुष्टिरस कामना पुष्टि मर्यादा रीति सेही पूर्ण करने योग्य है। स्रीर है स्ररविन्दाक्ष इस संबोधन पद से काम रस की प्रार्थना स्त्रुवित की है। इस प्रकार काम की प्रार्थना करके स्रागे पुष्टिमार्गीय मोज्ञ की प्रार्थना करते हैं।

एवं कामं निरूप्य मोक्षं निरूपयति, 'ममेति'

ममोत्तमश्लोकजनेषु सख्यं संसारचक्रे भ्रामतः स्वकर्मभिः ॥ त्वन्माययाऽऽत्मात्मजदारगेहे व्वासक्तचित्तस्य न नाथ भूयात् ॥४॥

इस चतुर्थ श्लोक के ग्रर्थ में—

पुष्टिमार्गे हरेर्दास्यं धर्मोर्थो हरिरेव हि। कामो हरेर्दिहक्षेव मोक्षः कृष्णस्य चेद् ध्रुवम्।।१॥

पृष्टिमार्गे मोक्षो निरूप्यते। तत्रस्थितौ बंधो नामहंता ममतास्पददेहेष्वासक्तिस्तदन्येषु संगदच तस्य तहेतुकस्याभावो मोक्षदच। पृष्टिस्तुतद्विपरीता। तत्र व्यवस्थया। मोक्षद्वयमाह 'ममोक्तमेति' मोक्षो हि द्विविधः पृष्टिमर्यादया, पृष्टिपुष्टया च। भगवत्परोक्षापरोक्षाभ्यां व्यवस्था। प्रत्यक्षेपि भगवित शास्त्रार्थत्वायोक्तमश्लोकजनेष्विति समासः (शास्त्रप्रतिपादितवत्तुनिर्ण्यायेत्यर्थः) भक्त संविति एव भगवान्स्तद्वारा फलं ददातीति पौरूषसभाजनं च फलं। भक्तेषु दास्यपर्यन्तस्य साधन साध्यत्वात्सख्यं प्रार्थयते। उक्तं च श्री किपलदेवेन :'नैकात्मतां मे स्पृह्यित केचिन्मत्पाद—सेवाभिरतामदीहाः। येन्योन्यतो भागवता प्रसज्य सभायते मम पौरूषाणि" सर्वथा स्वतन्त्रत्वाय स्विष्टिभक्तविषयकीर्तनम्। गुणसभाजने स्वस्यापि स्वातत्र्यार्थं मुक्ते रपरिचछेदार्थं च बदुवचनम् (एकदेशवृक्तित्वं परिच्छेदः) व्यापकत्वमपरिच्छेदोऽत्र व्यापकत्वं। इत्यर्थः भक्तजनत्वादेव। स्वान

तंत्र्येगा न दोषसंवंधः । संसारस्य चक्रत्वादेव परिभ्रमण् विषयोपार्जनक्लेशाभावः (क्लेशसाधनपदं मूले भ्रमत इत्यस्यार्थः) क्लेशसाधनपदेन कृपया साधनिनिष्पतिश्च सूचिता । योग्यायोग्यदेहानां बहुधा जातत्वादिदानीं तदभावार्थं प्रार्थना । क्लेशे स्वामिनामग्रहणस्य हेतुत्वेनागुक्तत्वाकृमंपदं । ग्रावश्यकत्वाय स्वपदं निरवधित्वाय बहुवचनम् । चक्रभ्रमणे दंडस्येव मुख्योपयोगे तृतीया । ग्रस्यामृक्ते गौंणत्वज्ञापनायनात्र प्रार्थनापदप्रयोगः । तथा चैतादृशभगवद्भक्तसख्यं पृष्टिमर्यादायां मोक्ष इत्युक्तम् । द्वितीय पृष्टि पृष्टिमाह "त्वन्माययेति" समासादेव भिन्नत्या न मायामोहनं पूर्वास्माद्विशेष-स्वत्यदेनोक्तः । ग्रभिमुख्यं च चक्र एव परिभ्रमतः सख्यं न भगवदिच्छ्या हिरण्यकशिपुप्रभृतिष्विव कुटुं बासक्तस्य सर्वथानन्यत्वभंगप्रसंगात् । कृतार्थत्वं तु नाथपदप्रयोगादेव सूचितम् । तदन्ते च प्रार्थना 'भगवदीयत्वेनवपरिसमाप्तसर्वार्थं' इति सिद्धान्तितत्वात् । धर्मार्थकाममोक्षचतुर्विधपुरुष्यार्थसिद्धयर्थं मायाक्रमाद् हाध्यायं करोति । तत्र देहाध्यासे धर्मसिद्धः प्रसिद्धा पुत्रापेक्षया ग्रन्यार्थं-स्योत्कष्ट्या भावादथसिद्धः । स्त्रिया कामसिद्धः प्रसिद्धा । भक्तानां ग्रह एव विशिष्यते, इति त्यायात् । चित्तस्य वासुदेवात्मकत्वान्मोक्षप्रकर्णात्वाच्च चित्तपदप्रयोगः । क्रीडाप्रतिबंधकत्वान्ति (प्रकृतिवरोधाच्च निषेधप्रार्थना । तथा च कर्मसंबंधव्यतिरेकेण केवल भगवन्मामया । रमण्रुष्ठपया गृह येव चतुविधपुरुषार्थसुखमनुभवन्भगवदीयः स्यात् । इति द्वितीया मुक्तिः । इयमेव मुख्याऽऽशी—रिति सर्वान्ते भूयादिति क्रियापदप्रयोगः ।।४।।

# इति श्रीमद्भागवते षष्ठस्कंधे एकादशाध्याये श्रीमत्प्रभुचरण कृता वृत्र श्लोक चतुष्टय व्याख्या संपूर्णा।।४।।

इस चतुर्थ श्लोक के अर्थ में-

पुष्टिमार्गे हरेदिस्य धर्मोऽथीं हरि रेव हि। "कामो हरेदिदक्षे व मोक्षः कृष्णस्य खेद्ध्रु वम"

यह श्रीमद्दल्लभाचार्यजी ने कही है। इस प्रकार एक कारिका में सम्पूर्ण वृत्र चतुः श्लोक का सिद्धान्तार्थ निरूपण किया है। इसका यह अर्थ है। कि पुष्टि मार्ग में प्रजाधीपति श्रीकृष्ण की सर्वात्मभाव से सदा सेवा करना ही अपना धर्म कर्त्त व्य हि। यही धर्म है और लौकिक वैदिक सव पदार्थों को त्याग करके एक श्रीकृष्ण को ही अपना सर्वस्व धन समभें। यही अर्थ है और सदा हरिसेवा हरिदर्शन में ही मनकी अभिलाषा रही है। यहि पुष्टीमार्गीय काम है भौर सदा श्रीकृष्णदास होकर रहना ही मोक्ष है भगवन्माहात्म्य ज्ञानपूर्वक हरिगुणनाम लीलास्वरूप का श्रवण कीर्तन स्मरण, हरिभक्तों के संग रहकर करना भगवत्यमावेश में मग्न रहना ही मोक्ष है।।।। श्रीमद्दल्लभाचार्य चरण हो पूर्व के तीन श्लोक की व्याख्या में पुष्टीमार्गीय धर्म, अर्थ, काम पृष्ठार्थत्रय का निरूपण किया है। इस चतुर्थ श्लोक की व्याख्या में पुष्टीमार्गीय मोक्ष

का निरूपण है। इस श्लोक में गौण ग्रीर मूल्य भेद से मोक्ष दो प्रकार का कहा है। वहाँ प्रथम इस क्लोक के पूर्वाद्ध में पृष्टिमर्यादा मोक्ष के अन्वय अर्थ को कहते हैं कि 'हे नाथ ! स्वकमंभि: संसारचक्रो भ्रमतः मम उत्तमश्लोकजनेषु सख्यं भूयात् '। ग्रात्माऽऽत्मजदारगेहेषु ग्रासक्तचित्तस्य मम उत्तमश्लोक जनेषु सख्यं न भूयात्'।। हे नाथ ! श्रपने श्रनेक जन्मों के कर्मों के वश इस संसार चक्र में जन्ममरण रूप से भ्रमए। करने वाला जो मैं हूँ उसे उत्तम क्लोक (ग्राप) के भक्तों के संग सखा भाव होवे किन्तु सम्पूर्ण विश्व को मोह करने वाली ग्रापकी माया से 'ग्रहंता ममता' के स्थान, जो देह पुत्र स्त्री गेहादिक हैं उनमें ग्रासक्त है, चित्त जिसका ऐसा जो मैं उसका उत्तम श्लोक ग्रापके भक्तों के संग सर्वाभाव नहीं होवे, अर्थात् चित्रकेतु दशा में जैसे भगवदीय श्रीनारद ग्रांग्रिरा ऋषि के संग सख्य होते हुए भी मेरी देहादि में संसारासक्तिचत्त होने से मेरा पुत्रप्राप्ति में 'हठ' हुआ इससे ग्रंगिरा ऋषी ने मुक्ते हर्षशोक का देने वाला पुत्र भी दिया इससे दुःख हुग्रा ग्रतः भक्तों के साथ सख्य सुफलित नहीं हुग्रा। इससे भक्तों के संग सख्य तो होवे, किन्तु पूर्वजन्म की भांति संसा-रासक्त चित्त से सख्य न होवे, यह भाव है। ग्रब श्लोक के उत्तरार्घ में पुष्टि पुष्टि मोक्ष कहा है उसका अन्वयार्थ कहते हैं कि हे नाथ ! त्वन्मायया आत्माऽऽत्मजदारगेहेषु उत्तमश्लोकजनेषु ग्रासक्तचित्तस्य मम ग्रात्माऽऽत्मजादिषु सख्यं भूयात्।। किन्तु स्वकर्मभिः संसारचक्रे भ्रमतो मम ग्रात्माऽऽत्मजादिषु सख्यं न भूयात्।। हे नाथ ! ग्रापसे संबंध कराने वाली त्वल्लीलोपयोगिनी भक्तजनमन मोहिनी माया से ब्रात्मा देह पुत्र स्त्री गेह जो भगवल्लीला में उपयोगी हैं उनके संग मेरा सख्यभाव होवे, हे माथ ! स्राप है नाथ जिनके, ऐसे देहादिक में मेरी मित्रता हौवे। किन्तु ग्रपने कर्मों से इस संसारचक्र में जन्ममरए। रूप से भ्रमए। कराने वाली माया से मेरी मैत्री देहपुत्रादिकों में नहीं होवे, प्रर्थात् केवल मर्यादा रीति से मेरी ज्ञान मुक्ति नहीं होवे।

इस श्लोक की सुबोधिनी व्याख्या सर्व साधारण मनुष्यों के समक्ष में नहीं स्नाती है इससे इस व्याख्या पर श्रीहरिरायजी को टिप्पणी है स्नौर गो॰ श्री पुरुषोत्तमजी का प्रकाश है गोस्वामि श्रीवल्लभजी की टिप्पणी है स्नौर भी लेख होंगे। इससे इन महानुभावों ने हम पर कृपा करके ग्रस्मदादिकों को समकाने के लिए बड़ा भारी उपकार किया है इससे इनके हम सदा ऋिण है इनकी हम पर कृपा दृष्टि रहे।

पाठक इस क्लोक के रहस्य को भली प्रकार से समक्ष सकें इसलिए गोस्वामी श्रीपुरुषोत्तमजी महाराज के प्रकाश का केवल हिन्दी अनुवाद आगे पृष्ठों में दिया जा रहा है जिसमें यह बताया गया है कि पृष्टिमार्गीय मोक्ष, मर्यादा मोक्ष से पृथक है और उस विलक्षण मोक्ष के ही अधिकारी भक्तराज बृत्र हैं।

ग्रब यहाँ पर गोस्वामी पुरुषोत्तमजी महाराज रचित 'प्रकाश' का भावार्थ दिया जाता है जिस का प्रारम्भ निम्न मंगलाचरण से करते हैं—

> प्रग्रम्य श्रीमदाचार्य चरग्गाँस्तत्कृपा बलात्। तदीयां पृष्टिमार्गीय मोक्षोक्ति विवृग्गोत्ययम्॥

श्रीमद्वल्लभाचार्य के चरण कमल में नमस्कार करके तथा उन चरण कमलों का आश्रय लेकर उनके कहे हुए पुष्टिमार्गीय मोक्ष सम्बन्धी वचनामृत का मैं (गो० पुरुषोत्तमजी) 'प्रकाश' द्वारा स्पष्टीकरण करता हूँ।

श्रीमद्दल्लभाचार्य चरण ते स्वरचित "पुष्टि-प्रवाह-मर्यादा" ग्रन्थ में "पुष्टि मार्ग" का निरूपण किया है, इसलिए उस पुष्टि मार्ग में चार प्रकार के पुष्पार्थ क्या हैं उनका वर्णन भी होना चाहिए। श्रीमद्भागवत के छठे स्कन्ध में परिकर सहित पुष्टि के स्वरूप का वर्णन किया है। ग्रतः उस में कहे हुए चार प्रकार के पुष्टिमार्गीय पुरुषार्थ कहते हैं। ऊपर तीन क्लोकों में धर्म, ग्रर्थ ग्रौर काम इन तीन पुरुषार्थों का वर्णन किया गया है परन्तु इस चोथे क्लोक में पुष्टिमार्गीय मोक्ष का स्वरूप स्पष्ट प्रकार से समभने में नहीं ग्राता है इसलिए श्रीमदाचार्य चरण, पुष्टिमार्गीय मोक्ष का निरूपण करते हैं—

पुष्टि का लक्षण है—पोषणं तदुनग्रहं—भगवत्कृपा का नाम 'पुष्टि' है। जिस जीव पर भगत्कृपा होती है, उसके हृदय में भगवद्धमें के ग्राने से प्रमु ग्रपने भक्त को ग्रपने स्वरूपानन्द का दान देते हैं, इसलिए स्वरूपानन्द के फल की सिद्धि का साधक जो भक्ति माग है वही पुष्टिमार्ग है। ग्रब 'मोक्ष' का स्वरूप बताते हैं।

'मुक्तिहित्वाऽन्यथा रूपं स्वरूपेण व्यवस्थितः'—देहादि में जो ग्रहंता ममता रूप (मैं ग्रीर मेरा) जो विपरीत ग्रध्यास (भ्रम), श्रात्माध्यास है उस ग्रन्यथा ध्यास को त्याग करके ग्रात्म स्व-रूप-श्री कृष्ण में जो चित्त की स्थित है, सो मोक्ष है। यदि ऐसा है तो फिर 'प्रसंगमजरं पाशमा-रमनः कवयोविदुः—'स्नेह पार्शेनिबन्धाति भगवान् सर्वमिदं जगत्' यह देह गेह (घर) ग्रादि में जीवात्मा की जो दृढ़ ग्रासक्ति है, यही जीवात्मा को दृढ़ पाश्र में बांधती है इन स्नेह रूपी दृढ़ फांसियों से ही ग्राप्ने सम्पूर्ण जगत् को बांध रखा है, इत्यादि वाक्यों से जीवात्मा का स्नेह रूपी बन्धन स्पष्ट दीखता है। या यों कहा जावे कि इस स्नेह बन्धन का जो ग्रभाव है, वह मोक्ष है। जब मोक्ष के विषय में सब मार्गों में एकसा ही कथन है तो फिर मोक्ष के प्रसंग में विशेष कहने के लिए परिश्रम करना व्यर्थ है, यदि ऐसी शंका हो तो कहते हैं कि पुष्टिमार्गीय मोक्ष की ग्रन्य मार्गीय मोक्ष से विलक्षणता बताने के लिए पुष्टिमार्गीय मोक्ष के प्रतियोगी (विरुद्ध लक्षण वाले) मर्यादा-मार्गिय मोक्ष के स्वरूप का पहिले वर्णन करते हैं –

क्लोक—सस्वं रजस्तम इति गुगाः प्रकृति संभवाः। निबन्धंति महाबाहो देहे देहिमत्ययम्। तत्र सत्वं निर्मलत्वातप्रकाशकमनामयम्।

हे महाबाहो श्रर्जुन ! ये प्रकृति माया से उत्पन्न हुए सत्व रजं श्रीर तम तीन गुरा देहादि में ग्रहंममाभिमान (मैं ग्रीर मेरे-का ग्रभिमान) उत्पन्न करके ग्रविनाशी देह-धारी जीवात्मा को बन्धन में डालते हैं। वहां सत्वपुरा तो निर्मल है, ज्ञान प्रकाशक है, इससे निरोग है, फिर भी, सूख के सम्बन्ध से ज्ञानिश्मान से जीव का बन्धन करता है और तमीगुरा देहादि में अज्ञानकृत ग्रात्मिमान से जीव को बन्धन में पटकते हैं ग्रीर रजोगुए विषयानुरागतुष्णा 'से जीव को बन्धन में बांधते हैं, इत्यादि गीता के वाक्यों से ये तीन गुए ही बन्धन के कारए हैं। इसलिए इन तीन गुगों से बनी हुई देह, गेह (घर) सगे सम्बन्धी में जो त्रिगुगा कृत श्रहंता ममता कप बन्धन का वासना सहित न होना या बंधन का त्याग, वह मोक्ष है, किन्तु पुष्टि मार्गीय मोक्ष तो इससे विप-रीत श्रीर विलक्षण है। स्वरूप से साधन से श्रीर फल से सब प्रकार से विपरीत है। पृष्टिमार्ग में तो प्रभु नि:साधन जनों को ही ग्रँगीकार करते हैं, पुष्टिमार्गीय मोक्ष का यह स्वरूप है। प्रभु की सेवा घर में ही हो सकती है, इससे घर में रहकर भगवद्भाजनानंदानुभव (भगवान् की सेवा के ग्रानन्द का ग्रनुभव) करना ही सहज साधन है, ग्रीर साक्षात प्रभु स्वरूप के संग भजनानंद (सेवा के ग्रानन्द) का ग्रनुभव प्राप्त करना यह फल है। इस प्रकार मर्यादामार्गीय मोक्ष से पुष्टि-मार्गीय मोक्ष विरुद्ध लक्ष्मण वाला है। सो ही कहते हैं कि देह गेहात्मजादि लीलोपयोगी माया-कृत चित्तासित ग्रीर भगवदीयों का उत्तम संग होना ही मोक्ष है ग्रीर देह गेहादि में भगवसीय भाव से चित्तकी ग्रनासक्ति ग्रीर भक्तों के संग न करना यह बन्धन है। इस बन्धन का स्वरूप तृतीय स्कन्ध के नवमे ग्रध्याय में ब्रह्मस्तुति में कहा है कि-

क्लोक—ग्रह्मयापृतार्तकररणानिशि निःशयाना नानामनोरथिया क्षरण भग्निद्धाः । दैवाहतार्थ रचना ऋषयोऽपि देव युष्मत्प्रसाद विमुखा इहसंसरन्ति॥

हे देव ! ग्रापके प्रसाद से विमुख जो बहाजानी ऋषि हैं। वे भी इस संसार में ग्रावागमन को ही प्राप्त होते हैं, क्योंकि, दिन में तो मोक्ष के साधन व्यापार में लगे रहते हैं, इससे इन्द्रियों को दु:ख देते हैं ग्रीर रात में ग्रनेक प्रकार के मनोरथों को बुद्धि में रखकर शयन करते हैं इससे स्वप्न के देखने से क्षण क्षण में उनकी निद्रा भंग होती है, जिससे निद्रा सुख भी नहीं मिलता है। दैव

१-विषयों के स्वाद की प्यास । २-तीन गुगों से किया गया । ३-मैं ग्रौर मेरा । ४-शरीर घर पुत्रादि । ५-भगवान की लीला, सेवादि में काम ग्राने वाले ।

(प्रारब्ध) के कमों ने स्वप्न में जो रचना की थी उस सुख सम्पत्ति का भी नाश हो जाता है। इस से भगवत्प्रसाद (भगवान की कृपा) से विमुख ब्रह्मज्ञानी ऋषि भी इस संसार में ही भ्रमण करते हैं। इसका भावार्थ श्रीमदाचार्यजी ने श्री सुबोधिनी में ऐसा कहा है कि जो जीव पूव जन्म में ब्रह्म भाव का चितवन करते हैं उनको प्रभु स्ववेदोक्त (ग्रपने वेद में कहे हुए) मार्ग के साधन करने से प्रसन्न होकर के प्रमु सत्यादि लोकों में ग्रथवा इसी लोक में किचित्प्रसाद देते हैं तब वह ग्रपने मन में यह विचारते हैं कि वह प्रसाद हमको इच्छित (पसन्द) नहीं है। इस प्रकार भगवत्प्रसाद से विमुख हुए ब्रह्मात्मभाव चिन्तन करते करते ही वे देहावसान को प्राप्त हो जाते हैं ग्रथींत्, उनकी मृत्यु हो जाती है।

इस क्लोक में कहे अनुसार ऋषि जन भी इसी लोक में आवागमन करते हैं। अपने जीव-न्मुक्त के अभिमान से भगवान के दिए हुए प्रसाद (कृपा) के ग्रहण न करने से ऐसा भाव ऐसे ऋषियों को होता है। यही प्रसंग श्रीमद्भागवत के द्वितीय स्कन्ध के द्वितीय ग्रध्याय में भी कहा है कि—

क्लोक—'एते सृतोते नृपवेदगीते त्वयाऽभिपृष्टेह सनातने च ।
ये वे पुरा ब्रह्मण स्नाह पृष्ट स्नाराधितो भगवान वासुदेवः ॥'

'नह्यतोऽन्यः शिवः पन्था विश्वतः संष्टताविह। वासुदेवे भगवति भक्ति योगो यतो भवेत्।।'

है नृप तुमने जो यह प्रश्न किया है कि मरए।। सन्न (जिस की मोत निकट) जीव का क्या कर्ता क्य है। सो सद्यौमुक्ति मार्ग ग्रौर क्रम मुक्ति मार्ग ये दोनों वेदोक्त सनातनमार्ग मैंने तुम्हें कहे हैं। पहले ये दोनों मार्ग ब्रह्मा के ग्राराधना करने पर भगवान् वामुदेव ने ब्रह्मा को कहे हैं सो मैंने तुम से कहे। यद्यपि इस संसार से मुक्त करने वाले तप ज्ञान, योग, उपासनादि बहुत से मोक्ष के मार्ग हैं किन्तु इस संसार में प्रविष्ट हुए पुरुष को इस भक्ति मार्ग से ग्रन्य कोई मार्ग दुःख रहित सुख का देने वाला नहीं है। इससे जिस प्रकार से भगवान् वासुदेव में भक्तियोग होवे वही मार्ग समीचीन (उचित) है। ग्रन्य सब मार्ग तो ग्राचरादि (थोड़े समय के लिए रहने वाले) लोकों में ही ग्रावागमन (ग्राने जाने) के कराने वाले हैं इससे 'सद्यो मुक्ति' तो दूर रही, भगवद्भक्ति के बिना'क्रम-मुक्ति' का मिलना भी दुर्लभ है। इससे हिर की भक्ति के बिना ग्रन्य कोई मार्ग से मुक्ति होती ही नहीं है, यह निश्चित सिद्धान्त है। तो फिर एक ही पुष्टि मार्ग में साधन भी समान होने से कोई दूसरा प्रकार तो है ही नहीं तब फिर मोक्ष दो प्रकार का कैसे है? वहां कहते हैं कि पुष्टि मार्ग में ग्रवान्तर भेद होने से मोक्ष में भेद है तो फिर जिस कारए। से मार्ग में भेद है, ग्रीर कैसे मोक्ष का भेद है वहां कहते हैं कि मोक्ष दो प्रकार का है एक पुष्टिमर्यादा रीति से मोक्ष है दूसरा

पुष्टि पुष्टि मोक्ष है। वहां वेदोक्त कर्म ज्ञान ग्रौर भक्ति ये तीनों वेदोक्त मर्यादा है। यह प्रसंग "पुष्टि प्रवाह मर्यादा" ग्रन्थ में स्पष्ट निरूपण किया गया है। उन कर्म, ज्ञान ग्रीर भक्ति में से यहां मोक्ष के प्रकरण में विहित-ज्ञान ग्रीर भक्ति इन दोनों को ग्रहण करके तथा योगोपासनादि कर्म तीनों को ग्रहण करके इन वेदोक्त मर्यादायों में से एक भक्ति से या विहित-ज्ञान ग्रीर भक्ति दोनों से ग्रथवा विहिता ज्ञान ग्रौर भक्ति, योग, उपासनादि कर्म तीनों से युक्त जो भगवद्श्रन्ग्रह (कृपा) है सो पुष्टि मर्यादा है ग्रौर इस पुष्टि मर्यादा से प्राप्त जो मोक्ष है सो पुष्टि मर्यादा मार्गीय है ग्रीर केवल भगवान की कृपा से युक्त जो भगवान की ग्रनुग्रहान्तर (विशेष कृपा) है, जो भगवद् श्रनुग्रहान्तर से सपरिकर-लीला-स्बरूप का ज्ञान हो जाए, भगवान के हृदय के सम्पूर्ण भावों का ज्ञान हो जावे ऐसे अनुग्रहान्तर से मिला हुआ जो भगवद्नुग्रह है वह पुष्टि-पुष्टि है इस पुष्टि-पुष्टि से प्राप्त जो ग्रानन्द है सो पुष्टि-पुष्टि मोक्ष है। ग्रब मोक्ष के रूप के भेदों को कहते हैं कि पुष्टि मार्यादा मोक्ष में भगवान का परोक्ष में अनुभव होता है और पुष्टि-पुष्टि मोक्ष में भगवान का प्रत्यक्ष में अनुभव होता है। इस भगवान् के परोक्ष और प्रत्यक्ष के भेद से भक्तों के स्वरूप की जैसी अवस्था होती है, उस से ही मोक्ष के स्वरूप में भेद है। यह मोक्ष का भेद गोस्वामि श्री बल्लभजी महाराज ने और भी स्पष्ट रीति से समभाया है कि पुष्टि-मर्यादा-मार्ग में स्थित भगवद्भक्त हरि के चरित्रों को स्नापस में गान करके अपने हृदयान्तर में प्रविष्ट (पधारे) हुए भगवत्स्वरूप के संग रमगा करके ग्रपनी पूर्णं कृतार्थता मानते हैं। श्रीनारदजी श्री शुकदेवजी सनकादि की तरह ऐसे भक्त गुणातीत (निर्गुए) ग्रात्माराम कहे जाते हैं ग्रौर पुष्टि-पुष्टि मार्गीय भक्त तो प्रत्यक्ष में बहिः स्थित भगवत-स्वरूप के संग सर्वेन्द्रियास्वाद्य सर्व कामोपभोगरूप से रमण करते हैं। इस प्रकार भक्तों की व्यवस्था से दो प्रकार का मोक्ष है इस प्रकार इलोकार्थ का संग्रह करके पुष्टि-मर्यादा मोक्ष का गोएा भाव स्पष्ट बताने के लिए इलोक के पूर्वार्द्ध में स्थित पदों की व्याख्या करते हैं कि जैसे इस चतुः श्लोकी के पहले तीनों श्लोकों में सम्बोधन पद कहे हैं ऐसे ही इस चौथे श्लोक में भी संबोधन पद की संभावना है। जैसे प्रथम क्लोक में हे 'हरे' ! दूसरे में, समंजस' तीसरे में 'ग्ररविन्दाक्ष' ! संबोधन पद कहे हैं इन संबोधनों के कहने से भगवान् वृत्र के सन्मुख (सामने) प्रत्यक्ष (साक्षात) प्रतीत (मालुम) होते हैं। क्योंकि सन्मुख स्थित को ही संबोधन देकर बोला जाता है। इससे इस श्लोक में भी 'हे उत्तम श्लोक' ! ऐसे संबोधन पद की संभावना होती है। तहां कहते हैं कि यदि 'हे

१-भगवान् की विशेष कृपा होने से भगवान् की व्रज भक्तों के साथ की हुई अनेक लीलाओं

का ज्ञान (समभ. दर्शन)। २—हृदय में, प्रर्थात् नेत्र के सामने नहीं। ३—साक्षात् नेत्र के सामने।

६ - सब प्रकार के मनोरथ पूरे करना। ७-नीचे दर्जे का।

४—बाहर विराजे हुए। ५ सब इन्द्रियों का स्वाद या रस लेना।

उत्तमश्लोक !' इस संबोधन पद को अलग करके अर्थ किया जाए तब तो "हे उत्तमश्लोक !"
अपने कमों के कारण संसार चक्र में जीवों के संग में घूमने वाले मुक्तको जन्म-मरण होने वाले जीवों
के संग सख्य (मित्रता) न होने की प्रार्थना रूप इस श्लोक का अर्थ हुआ। किन्तु 'अपुनर्भव' मोक्ष
तक की भी इच्छा न रखने वाले बृत्र को तो केवल भगवान् के दर्शन की ही मन में इच्छा है, अन्य
पदार्थ का तो वृत्र के मन में विचार भी नहीं है। तब बृत्र की मित्रता जन्म-मरण होने वाले जीवों
से न हो ऐसी वह प्रार्थना करे सो तो बृत्र से संभव नहीं है। इसमे इस प्रकार अर्थ करना
उचित नहीं है। इसलिए 'उत्तमश्लोकजनेषु' इस समासांत एक पद का ही अर्थ करना उचित
है। अर्थात् मेरा उत्तमश्लोक (भगवान्) के भक्तों में सख्य होवे यही अर्थ ठीक है। यदि कोई
यहां यह शंका करे कि संबोधन के बिना अर्थ करने में भगवान् वृत्र के सम्मुख प्रतीत नहीं होते हैं
इससे, हे उत्तम श्लोक ! ऐसे संबोधन सहित ही अर्थ करना चाहिए, तो उसका उत्तर है कि संबोधन के आग्रह से वृत्र के प्रत्यक्ष में प्रमु को नहीं बताने वाले अप्रत्यक्षवादी के मन में भी भगवान्
वृत्र की बुद्धि में तो प्रत्यक्ष ही हैं, यह बात तो अवश्य माननी ही पड़ेगी क्योंकि........

#### क्लोक—'ग्रहं समाधाय मनो यथाह संकर्षण स्तच्चरणारविन्दे । त्वद्वज्यरं होलुलितग्राम्यपाशोगींत मुनेर्याम्य पविद्वलोकः ॥'

श्रर्थात् संकर्षगा भगवानने जिस ज्ञान भक्ति का उपदेश मुभे दिया है। उस रीक्ति से मैं अपने मन को भगवान के चरण कमल में धारण कर के हे इन्द्र ! तेरे वज्र के वेग से कटी है। श्रासूरी देह रूपा फाँसी जिसकी, ऐसा जो मैं, इस देह की बिल भेंट भूत, भैरवादि को देकर इस लोक को त्याग करके मननशील योगेश्वरों की गति भगवत्पद पद्म में प्राप्त हो जाऊँगा। इस वाक्य से वृत्र को अपने पूर्वजन्म के सम्पूर्ण वतान्त का स्मर्ण है। इस से वृत्र को भगवान् का एकान्त भक्त ग्रवश्य मानना चाहिए जैसे भीष्म पितामह के प्राग् त्याग समय में प्रभु ने कृपा कर के भीष्म को दर्शन दिए ऐसे ही वत्र के प्राण त्याग समय में प्रभु ने कृपा कर के वृत्र को दर्शन दिए हैं। तब वृत्र को भगवत्प्रत्यक्षता में क्या कमी रही। इस से ही श्री मदाचार्य जी ने भगवान को वत्र के प्रत्यक्ष में बताया है। यद्यपि इस समय भगवान वृत्र के प्रत्यक्ष हैं इस से बुत्र को इस समय कहना था कि ममत्वदीयेषु जनेषू सख्यं भूयात्" मेरा ग्राप के भक्तों में सख्य होवे। तथापि "मम उत्तम श्लोक जनेषु सख्यं भूयात्" ऐसा जो कहा है कि मुभे शास्त्र के ग्रर्थं स्वरूप जो उत्तमश्लोक भगवान् उनकी प्राप्ति भक्तों के द्वारा होवे। इससे यहाँ 'उत्तमश्लोक जनेषु' यह समा-सान्तपद कहा है। सो ही कहते हैं कि-(उद्रतं तमो येषां ते उत्तमास्तैरुत्तमैर्यथार्थ शास्त्रविद्भिः श्लोक्यते कीर्त्यते इत्युत्तमञ्लोकः')-जिनके हृदय का ग्रन्धकार नित्य प्रति हरि गुरा गान करने से दूर हमा है। ऐसे यथार्थ शास्त्र वेता (जानने वाले) उत्तम जनों ने प्रभु की कीर्ति का गान किया है इससे उत्तम क्लोक नाम ग्रापका है। ग्रथवा 'उत्तमा परापरविद्यागोचरा क्लोका कीर्तिर्यस्यः परा-जो परब्रह्म प्रति पादिका उपनिषद रूपा विद्या, ग्रीर ग्रंपरा-जो यज्ञ स्वरूप भगवत् यज्ञादि क्रियाओं की प्रति पादिका विद्या, इन दोनों परा, ग्रंपरा विद्याग्रों के द्वारा की जानी जाती है, कीर्ति जिनकी, इससे भगवान् का नाम उत्तम क्लोक है। उन भगवान् के जो जन (भक्त) हैं वे ही हुए उत्तम क्लोक जन ऐसे हरिगुए। गान करने वाले हिर भक्तों के संग मेरी मैत्री होवे। जिन हरिभक्तों का जन्म हिर की लीला के स्वरूप के गान करने के लिए ही हुग्रा है इनके संग मेरी मित्रता होवे इस में पद्य पुराए। का वाक्य जो प्रमाए। है सो कहते हैं कि—

# इलोक - न कर्म वंधनं जन्म वैद्यावानां च विद्यते । विद्यारनुचरत्वं हि मोक्षमाहुर्मनीषिएाः॥

ग्रर्थात् वैष्णवों का जन्म कर्मों के कारण नहीं होता है। विष्णु भक्त तो विष्णु के अनुचर (सेवक) होकर हरिगुए। गान करने के लिए ही जन्म लेते हैं उनको हरि गुए। गान करने में सायुज्य (भगवान् के रूप में मिल जाने वाले) मोक्ष से भी अधिक ग्रानन्द मिलता है पद्यपुराए। के इस वाक्यानुसार जो ऐसे जन्म युक्त गुगातीत (निगुँग) भगवद्भक्त हैं, उनके संग मेरी मैत्री होवे इस से "उत्तम श्लोक जनेषु" यह एक समासांत पद कहा है सो भगवान् को शास्त्रार्थत्वस्वरूप बताने के लिए है। यदि कोई शंका करे कि - "उत्तमैः श्रीनारदशुकसनकादिभि; श्लोक्यते इत्युतम श्लोक" ग्रर्थात् श्रीनारद, शुक, सनकादि ऋषि मुनिजन जिसके यश का गान करते हैं, ऐसे उत्तमश्लोक तो भगवान् है इससे ऐसे शास्त्रार्थत्व की प्राप्ति तो 'उत्तम क्लोक' इन दो पद के समास से ही हो जाती है तब 'उत्तम श्लोक' जनेषु इन तीन पद के समास से ही शास्त्रार्थत्व की प्राप्ति होती है, यह कहना तो ठीक नहीं है। इससे पहले "हे उत्तम श्लोक" ऐसे संबोधन देकर पश्चात् जनन मरण धर्मी जीवों के संग प्रति बन्धक रूप सख्य के अभाव की प्रार्थना अन्त में सत्संग में ही आकर के प्राप्त होती है तब सम्पूर्ण तीनों पदों का समास करके ग्रर्थ करने की क्या ग्रावश्यकता है ? वहां कहते हैं कि भगवान् भक्तों के संग में ग्रौर भक्तों के द्वारा ही ग्रपने स्वरूप का फलदान देते हैं। यही भाव श्रीमद्भागवत के वाक्यों में सर्वत्र प्रगट होता है। जैसे कि वैध्यासिकः स भगवानार्थ विष्णु रातम्।' व्यासनंदन श्रीशुकदेव जी—'स भगवान्' श्री शुकदेवजी के हृदय में भगवान् विराजते हैं. ग्रौर राजा परीक्षित विष्णुरात है। इस लीला की कथा श्रवण करने के लिए ही प्रभु ने गर्भ स्थित बालक परीक्षित की रक्षा की है। इससे श्रीशुकदेवजी ग्रपने हृदय में जैसे-जैसे लीला स्वरूप का दर्शन करते हैं, वैसे २ ही लीला स्वरूप का वर्णन करते हैं ग्रौर राजा परीक्षित के हृदय में विराजे हुए प्रभु ग्रपने चरित्रों को शंका समाधान पूर्वक श्रवरा करके प्रसन्न होते हैं इससे ऐसे भक्तों के हृदय में प्रविष्ट हुए भगवान् भक्तों के द्वारा ही फलित होते हैं। इससे ऐसा भावार्थ तो पदत्रय की समास महिमा से ही प्राप्त होता है स्रौर हे उत्तम श्लोक" ! मेरा जननादि धर्मी जीवों के संग सख्य न हो वे ऐसे अलग-अलग पद करके अर्थ कर ने में केवल संबोधन के आग्रह से सत्संग को उदासीनता से ग्राक्षिप्त (दूषित) करके प्रार्थना करना तो ग्रसंगत है। इससे पदत्रय के समास करके ही ग्रर्थ करना ग्रादरणीय है। कोई कहे ऐसे गुणातीत ग्रात्माराम भगवद्भक्तों के संग में तो शास्त्रार्थ- रूप भगवत्स्वरूप का परोक्ष में ही दर्शन होता है। तब मैं भगवत्स्वरूप का साक्षात्कार करता हूं, ऐसी प्रतीति तो नहीं होती है। तब भगवत्स्वरूप कैसे फलित ह ता है। तहाँ कहते हैं कि—पौष्ष सभाजनं च फलं" ग्रादर सहित ग्रासक्ति पूर्वक भगवच्चिरत्रों का गान करना ही फल स्वरूप है। यही श्रीमद्भागवत के तृतीय स्कन्ध में श्री किपल देवजी ने कहा है कि—

क्लोक — नैकात्मतां मे स्पृहयन्ति केचिन्मत्पाद सेवाभिरता मदीहाः । येऽन्योन्यतो भागवताः प्रसज्य सभाजयन्ते मन पौक्षास्मि ।।

मेरी चरण सेवा में प्रीति रखने वाले मेरे ग्रर्थ ही है। ग्रर्थात् मेरे लिए ही हैं सम्पूर्ण ग्रंग चेष्टा देहादि के कृत्य जिन के ऐसे हैं वैसे कितने ही विरले मेरे भक्त परस्पर मिलकर आसक्ति से सन्मान पूर्वक जिस समय मेरे चिरत्रों का गान करते हैं, उस समय मेरे दिए हुए सायुज्य मोक्ष की भी इच्छा नहीं करते हैं। किपल देवजी के इस वाक्य से भगवदीयों को परस्पर मिलकर के सन्मान पूर्वक ग्रासिक्त पूर्वक भगवत्पुरुषार्थों का जो वर्णन करना है, सो साजुज्य मोक्ष से ग्रियक ग्रानन्द को देने वाला है पुष्टि मार्गीय जीव मुक्तों का यह साधन है सो ही फल रूप है, उस ही को श्री- शुकदेवजी कहते हैं कि—

रलोक—"प्रायेण मुनयो राजन्तिवृत्ता विधिषेधतः।
नैर्गु ण्यस्थारमन्ते स्मगुणानु कथने हरेः।।
परिनिष्ठितोषि नैर्गु ण्ये उत्तम-श्लोक लीलया।
गृहीत चेता राजर्षे ग्रास्थानं यदधीतवान्॥
तद हंतेऽभिधास्यामि महापौरुषिको भवान्।।

हे राजन् ! बहुधा लोक वेद में प्रसिद्ध जो विधिनिषेध विधि हैं उन से निवृत हुए जो मननशील सत्पुरुष हैं वे निगुँ एा ब्रह्म में निष्ठा रखते हुए भी श्री हिर गुणानुवाद कथन में ही रमणा करते हैं। हे राजर्षे ! तुमने भी राज्य का सुख ग्रीर ब्रह्मानन्द का सुख दोनों अनुभव किए हैं। इससे तुम राजाग्रों में ऋषि हो इससे तुम्हें यह कहता हूं कि मैं निगुँ एा ब्रह्म में निष्ठा वाला था तो भी उत्तम क्लोक भगवान् श्रीकृष्णा की लीलाग्रों में मेरा चित्ता वशीभूत हुग्ना हैं इससे ही यह श्रीमद्भागवताख्यान ग्रध्ययन किया है उन भगवच्चिरत्रों को मैं तुम्हें कहूंगा क्योंकि तुम भी पुरुषोत्तम श्रीकृष्णा के भक्त हो इस प्रकार परस्पर भगवच्चिरत्रों का कथन करना ही परम फल है। ऐसे ही राजा परीक्षित ने भी हरिचरित्रों की प्रशंसा में कहा है कि—

#### क्लोक—निवृत्ततर्षं रूपगीयमानाःद्भगौषधाच्छोत्रमनोभिऽरामात् । क उत्तामक्लोक गुर्गानुवादात्पुमान्विरज्येत विना पशुघ्नात् ॥

निवृत्त हुई है तृष्णा जिनकी ग्रर्थात् जिनकी विषय वासना की प्यास बुक्त हुन है, उन्होंने भी जिन हिर चिरित्रों का गान किया है, ऐसे जो हिर चिरित्र है सो जन्ममरण रूप संसार रोग को मिटाने वाली ग्रीषधरूप है ग्रीर वक्ताग्रों के कथन में ग्रीर श्रीताग्रों के सुनने में मन को रुचिकर ग्रानन्द देने वाला है ऐसे श्रीकृष्ण के चिरित्रों को श्रवण कर के एक पशु घाती (ग्रात्म-हत्यारे) के सिवाय ऐसा कौनसा पुरुष है, जो विराम को प्राप्त होता है, ग्रर्थात् तृष्ति प्राप्त करता है इत्यादि वाक्यों में ऐसे गुणातीत ग्रात्माराम ब्रह्मानन्द-मग्न भक्तों को भी जब प्रेमासिक पूर्वक हिरगुणानुवाद करने में ब्रह्मानन्द से ग्रिधक ग्रानन्द की प्राप्ति होती है तब तो उनको मोक्ष सुख की सिद्धि यहां ही है। यही श्री मद्भागवत में कहा है कि—

#### एकान्तिनोयस्य न किञ्चनार्थः वाच्छन्ति ये वैभगवत्प्रपन्नाः । ग्रत्यभ्दुतं तच्चरितं सुमंगलं गायन्ति ग्रानन्दसमुद्र-मग्नाः ॥

जो भगवान के एकान्त भक्त, निश्चयात्मक रूप से भगवान की शरण में प्राप्त हुए हैं, ऐसे एकान्त भक्त तो ग्रित ग्रद्भुत, सुन्दर, मंगल का देने वाला जो भगवच्चिरत्र है, उसको गाकर के ग्रानन्द समुद्र में मग्न होते हुए ग्रपने प्रभु से मोक्ष पर्यन्त कोई भी पदार्थ की इच्छा नहीं रखते हैं। इन वाक्यों में ऐसे भक्तों को तो वह साधन ही मोक्ष रूप है। जैसे काव्य के सुनने में वर्णनीय चिरत्र के परोक्ष में होने (सामने न होने) पर भी लौकिकी जीवों को तदाकार रूप में ऐसा ग्रानन्द उत्पन्न होता है कि उस ग्रानन्द के ग्रागे ग्रन्य कोई ग्रानन्द के स्वाद लेने की सुध ही नहीं होती है, उस ग्रानन्द में ग्रन्य सब ग्रानन्द गल जाते हैं, वैसे ही यहां भी हरिगुण सभाजन करने में हिर भक्त भी ग्रपने ग्रात्माराम में ग्रानन्द लेने के समान सौंदर्यानन्द में लीन होने से भगवत्स्वरूप के परोक्ष होते हुए भी हरिगुण सभाजन करने में भगवदानन्दमय हो जाते हैं,यदि कोई कहे कि ऐसा ही मोक्ष सुख हरिगुण श्रवण करने वाले श्रोताग्रों को भी होता होगा, क्गोंकि श्रोताग्रों के भी ऐसे ही ग्रासक्ति सूचक वचन श्रवण करने में ग्राते हैं, जैसेकि—

'नानु तृष्ये जुषन्युष्मद्वचो हरिकथामृतम्।' हे योगेश्वर ! ग्रापके मुख से निकले हुए हरि-कथा रूप वचनामृत को पान करके भो मेरे मन की तृप्ति नहीं होती है। यह वास्य राजा जनक का नवयोगेश्वरों के प्रति है ग्रीर ऐसे हो राजा परीक्षित के वचन हैं कि—

क्लोक—'येन येनावतारेण भगवान् हरिरोश्वरः। करोति कर्णं रम्याणि मनोज्ञानि च नः प्रभोः॥' हे सर्वज्ञ, सर्व कथन समर्थ ! सर्व दुःख हर्ता, सर्व समर्थ, षड्गुग्रीश्वर्य सम्पन्न , भगवान् जिस-जिस प्रवतार को धारण करके जिन-जिन चिरत्रों को करते हैं उन मनोहर मन को धानन्द देने वाले प्रित्रों को हमें कहो, इत्यादि हरिगुण सभाजन वाक्य और भी देखने में ग्राते हैं। इससे उस हरि-चरित्रों को हमें कहो, इत्यादि हरिगुण सभाजन वाक्य और भी देखने में ग्राते हैं। इससे उस हरिगुण सभाजन वक्ता की ग्रपेक्षा (ग्रावश्यकता) होती है। इससे श्रोता के हीन भावों के प्रकट होने से वृत्र को भगवद्गुण श्रवण करने के लिए भगवदियों के संग मात्र की ही प्रार्थना करनी थों भगवदियों के संग सख्य (मित्रता) करने में क्या विशेषता है वहाँ कहते हैं कि ये जनक परीक्षित। दि श्रोताग्रों के वाक्य तो भगवद्गुण सभाजन करने में वक्ता का उत्साह बढ़ाने में कारणरूप हैं। भगवद्गुण सभाजन वाक्य नहीं है। क्योंकि भगवत्न्लीला के स्वरूप का माहात्म्य, ज्ञान पूर्वक तात्त्पर्यादि (ग्रथं इत्यादि) सहित जो कथा है वह हरिगुण सभाजन कहा जाता है। यही भाव श्री मद्भागवत के एकादश स्कन्ध के पांचवें ग्रध्याय में भी कहा है कि—

व्लोक-किल सभाजयन्त्यार्या गुराज्ञाः सारभागिनः । यत्रसंकीतंने नैव सर्वः स्वार्थोऽभिलभ्यते ॥

जो श्रेष्ठ पुरुष हैं श्रौर सार वस्तु के ग्रहण करने वाले हैं तथा जो गुणवान हैं, वे सत्पुरुष किल्युग की ही प्रशंसा करते हैं क्योंकि किलयुग में श्री हरि के संकीतन करने से ही सम्पूर्ण स्वार्थ की प्राप्त होती है, इत्यादि वाक्यों में गुणा तात्पर्यादि को समभक्तर के कथन करने को ही "सभाजन" कहते हैं। इससे परीक्षित के वाक्य तो गुणादि के ज्ञान प्राप्त करने के लिए हैं वक्ता का उत्साह बढ़ाने वाले हैं, ग्रर्थात्, श्री शुकदेवजी के समान वक्ता हिर के गुणों के माहात्म्य को भली प्रकार से समभक्तर के वर्णन करते हैं। परीक्षितादि श्रोता हिर के गुणा के माहात्म्य को ग्रच्छी तरह नहीं जानते हैं, किन्तु उनकी भगवान् के गुणों को सुनने में रुचि होने से भग ग्रन्गुणों को भली प्रकार से जानना चाहते हैं इससे परीक्षितादि श्रोताग्रों के वाक्य वक्ताग्रों के उत्साह वद्धक (बढ़ाने वाले) होने से श्रोताग्रों के वाक्य हिरगुण सभाजन में साधन रूप हैं, क्यों कि, भक्तिमार्ग में श्रवण भक्ति से ग्रारम्भ करके दास्य भाव तक सब भाव साधन रूप हैं और सङ्यभाव है सो फल रूप है। इससे भक्तों के संग सख्य भाव की प्रार्थना है सख्य में तो सखा का स्वरूप सखा के मन के भाव सव ही ग्रपने मन में बसते हैं। सबका मन सबके ग्रनुक्रल होता है, यह विशेषता है। इससे सख्य की प्रार्थना है। भक्तों के संग सख्य भाव होना मोक्ष रूप है। यदि कोई कहे कि मोक्ष में तो भय ग्रोर शोक नहीं रहता है। ग्रौर पराधीनता भी नहीं रहती है। ये सब मोक्ष के लक्षरण हैं। सो ही कहते हैं कि—

१ — छः गुरा -(१) ऐश्वर्य, (२) वीर्य, (३) श्री, (४) यश, (५) ज्ञान, (६) वै प्रशं ।

# 'ग्रमयं वै जनक प्राप्तोति' 'स्मर्तश्यश्चे च्छताभयं' 'तरित शोकमात्मवित्' 'तदस्य समृतिर्वंधः पारतंत्र्यं च तत्कृतम्'

हे जनक ! तू अभय को प्राप्त है। अभय की इच्छा वाले का हरि का स्मरएा करना ही कर्त्तंव्य है। ग्रात्माभिमानी शोक से तर जाते है। इस जीवात्मा को ग्रहंता ममता संसार का बंधन है इससे ही इसको पराधीनता है। इस प्रकरण में ग्रौर भी कहते हैं "प्रायेण मुनयो राजन् निघृत्ताविधिषेधतः" "एष हवाव न तपति" लोक वेद की विधिनिषेध विधियों को त्याग कर के मननशील आत्माराम गुणातीत भक्त भी जब भगवद्गुण सभाजन में ही मग्न रहते हैं। इससे भक्त ही ताप को प्राप्त नहीं होते हैं। इससे इस श्रुति के प्रर्थ स्फुरगा से भक्तों को भय श्रौर शोक न होने पर भी सख्य के संबंध युक्त पदार्थ होने से परापेक्ष र रूप है तब परतंत्रता तो नहीं मिटी इससे सख्य का मोक्ष भाव सिद्ध नहीं हुग्रा। वहाँ कहते हैं कि "सर्वथा स्वतंत्रत्वाय स्वनिष्ठ भक्त विषयकीर्तनम् ॥" इसका यह भाव है कि मेरी स्वतंत्रता हमेशा रहे इसके लिए अपनी ग्रासक्ति के विषय भक्त होय। यह 'मम' पद के कहने का तात्पर्य है ग्रर्थात् भक्तों में ग्रासक्ति रूप से मेरी मैत्री सदा रहे। इससे मेरी सदा स्वतंत्रता रहेगी 'मम' पद कहने का यह भाव है कि जैसे घृत (घी) में 'द्रवत्व (पतलापन) गुरा सदा स्वभाविक होता है, तथापि ग्रग्नि सूर्यादि के संग नैमितिक संबंध होने से वह द्रवत्व गुरा ग्रधिक रूप में प्रकट होने लगता है। जैसे संबंधयुक्त पदार्थ जो दया नम्रता ग्रादि हैं, वे ग्रपने ग्रन्तः करण के धर्म हैं ग्रतएव इस में ग्रन्य पर निर्भर रूपी परतंत्रता बाधक नहीं है क्योंकि दया नम्रतादि ग्रपने ग्रन्त:करण के धर्मी को करने वाला चाहिए जिस के ऊपर प्रगट कर सकते हैं। दया नम्रता, प्रेमादि को प्रकट करने में ग्रपनी स्वतंत्रता ही रहती हैं। एवं सरव्य भी अपने अंत:करएा का धर्म है, जिससे इस में अपनी स्वसंत्रता है। इस से ऐसे हरि भक्तों में मेरी मित्रता होवे। यही वात श्रो मदाचार्य चरण ने "स्वनिष्ठभक्त विषय कीर्तनम्" इस पंक्ति में कही है। इससे ऐसी स्वतंत्रता पूर्ण सरव्य के मोक्षत्व की हानि नहीं है। यदि कहो कि भक्तों के साथ सरव्य में ग्रपनी ऐसी स्वतंत्रता होते हुए भी ग्रपने को सरव्य भाव से श्रोता बनने में वक्ता के ग्राधीन तो रहना ही पड़ेगा तब तो सरव्य में मोक्ष सुख की हानि ही है, ग्रौर बक्ता भी जनन मरण ग्रादि धर्म वाले होने से किसी के पास रहने में, किसी के अन्यत्र चले जाने में, किसी के तिरोधान हो जाने में, हरिगुए। वक्ता के न होने में सरव्य का ही ग्रभाव हो जाएगा, ग्रौर देश काल जानने वाले की ग्रविध होने से सरव्य के मोक्षत्व की ही हानि है। ऐसी शंका में कहते हैं कि "गुए।सभाजन" भगवद्गुए। सभाजन करने में बहुतों के होने से सब एक संग तो वक्ता नहीं हो सकते, ग्रौर सब तो श्रोता

१-जानने में। २-ग्रन्य की ग्रावश्यकता ग्रर्थात् दूसरे पर निर्भर रहना।

बनके ही रहेंगे। तब उनके श्रोता होने में ग्रपने को वक्ता होने में ग्रपनी स्वतंत्रता सिद्ध रहेगी भीर भनेक श्रोताभ्रों के होनें से कोई एक श्रोता का तिरोधान होने से तथा भ्रन्यत्र जाने से बहुतों के होने से वियोग का ग्रभाव रहेगा। तब देश काल के सोमा रहित होने से ग्रपने सरव्य भाव की हानि नहीं है। ग्रीर सरव्य के मोक्षत्व को भी हानि नहीं है। इसके लिए "उत्तमश्लोक जनेषु" इस पद में बहुहचन कहा है। यदि कहो कि ग्रीरों को श्रोता बना कर के ग्राप वक्ता बन करके ग्रन्य भक्तों को हीनाधिकारी समभने में ऐसी स्वतत्रना में तो भक्तां का ग्रनादर करने से दोष प्राप्त होता है क्योंकि जो हरि लोला की कथा श्रों को महातम्य ज्ञान पूर्वक जानते हैं वेही वक्ता होने में अधिकारी हैं और जो हिर लीला कथा महातम्य को अच्छी रीति से नहीं जानते हैं किन्तु जानना चाहते हैं, सो हीनाधिकारी श्रोता बनने के योग्य हैं ग्रौर जहाँ सब ही हरि चरित्र कथा कहने में कुशल हैं तब वृत्र का ग्रपने भ्रापको वक्ता बना के ग्रीरों को श्रोता बनाने में भक्तों का ग्रनादर करना है। वहाँ कहते हैं कि "जनत्वादेव" ये सब ही भक्त यथार्थ शास्त्र ज्ञाता होते हुए भी प्रभु की इच्छा से जननादि धर्मयुक्त हैं, स्वतंत्र नहीं हैं, प्रभु के आधीन हैं इस से अपनी प्रभु आधीनता प्रकट करने के लिए हरि गुरा सभाजन करने में जो स्वतंत्रता है इस में दोष संबंध नहीं है। जैसे सनकादिक ऋषि सब ही ज्ञानी हैं, तथापि एक सनंदन ऋषि को वक्ता बनाकर के ग्रौर सबने श्रोता बनकर के वेद स्तुति की निर्एाय कथा सब ने श्रवएा की अपने में किसी को भी बड़े छोटे का भाव नहीं हुआ, सब समान ही रहे, न कोई परतंत्र रहा, न कोई स्वतंत्र सब में सब का समान भाव ही रहा कोई कहे कि मोक्ष में तो दुःख रहित सुख होता है किन्तु हिर गुएा सभाजन रूप मोअ में तो श्रोता की अपेक्षा 'जरूरत' रहती है, इससे हरिगुण लीला के रस को जानने वाले श्रोता को प्राप्ति के लिए खोज करनी पड़ेगी ग्रौर भगवत्पुरुषाथियों को भली प्रकार से जान करके वर्णन करने में ही हरिगुए सभाजन रूप मोक्ष सुख की प्राप्ति होती है ग्रौर हरिगुरा सभाजन सिद्धि का ज्ञान हरि के चरित्रों के श्रवण करने से होता है इन हरि चरित्रों को श्रवण कराना वक्ता के ग्राधीन है। इससे हरि लीला का रस जानने वाले वक्ता की प्राप्ति के लिए ही ढूँढ़ खोज करनी पड़ेगी। तब ऐसे परिश्रम से ग्रापत्ति भोगने में दु:ख लपेटे सुख के होने से ग्राप ऐसे सरव्य में हरिगुरा सभाजन को मोक्ष सुख कैसे कहते हैं ? वहाँ कहते हैं कि "यह ग्रहंताममता रूप संसार, एक चक्र के समान है। यह चक्र (पहिया) तो चलता ही रहता है इस जन्म मरण रूप संसार में स्थित जीव स्वयं ही सब जगह पहुंच जाता है। इससे जीव को स्वयं ही परिभ्रमण होता है। भौर अपने इच्छित अनिच्छित विषय की प्राप्ति भी स्वयं ही हो जाती है । इससे विषय एकत्रित करने में क्लेश भी नहीं होता है। इससे दु:ख रहित सुख होने से भक्तों के संग सख्य में मेरे मोक्ष सुख को हानि नहीं है। इस प्रकार भ्रपने भ्राप ही परिभ्रमण श्रीर भ्रपने भ्राप ही विषयों को एक-त्रित करना होता है। इन दोनों कार्यों के स्वयं होने से दु:ख का न होना यहां संसार के पहिये के

घूमते रहने के कथन से सूचित किया तब दु:ख रहित सुख के होने से सख्य में मोक्षत्व की हानि नहीं है। यदि कहो कि भक्तों के संग सख्य होने से हरिगुए। या सभाजन रूप मोक्ष सुख की प्राप्ति भले ही रहे तथापि यह संमार पद से जन्म-मरएा रूपा क्लेश साधनता भी तो प्रकट होती है । तब कैसे दु:ख बिना सुख हुआ। इससे यह संसार पद के तात्पर्य को कहते हैं कि इस संसार पद से वृत्र ने अपने ऊपर भगवत्कृपा की सूचना की है। मेरी साधन सम्पत्ति भगवत्कृपा से ही सिद्ध होवेगी। इस से अपने ऊपर भगवत्कृपा का होना सूचित किया है। इस संसार पद का प्रयोग कुछ जन्म-मरगा के दु:ख के बोध कराने के लिए नहीं है। इससे दु:ख से भिन्न ही सुख है। क्योंकि यदि कोई कहे कि यह संसार पद भगवत्कृपा प्रार्थना का सूचक है। तो भी क्लेश का न होना कैसे सिद्ध होता है। क्यों कि प्रार्थना भी तो किसी न किसी प्रकार के दु:ख में ही की जाती है। इससे संसार पद से जो वृत्र ने प्रार्थना की है। सो क्लेश बोध कराने के लिए ही की है। ऐसी शंका में कहते हैं कि इस समय वृत्र की यह प्रार्थना है कि इसमे पहले कितनी ही बार मैंने बहुत सी योग्य अयोग्य देह पाई है। मुभी पहले बहुत क्लेश प्राप्त हुए अब इस समय भगवान् की कृपा से यह मेरी अन्तिम देह है। श्रव इसमे श्रागे मुक्ते कोई क्लेश नहीं है। इससे श्रागे मेरी देह प्रभु सेवा में उपयोगी होवे। प्रभु से इस प्रकार की प्रार्थना है। इससे दु:ख से भिन्न सुख है। यदि कोई कहे कि कार्य मात्र में प्रभु इच्छा ही कारए कहनी चाहिए। ऐसे ही क्लेश में भी प्रभु इच्छा ही कारएा कहनी चाहिए। तब ऐसे भगवदीय वृत्र ने "स्वकर्मभि:" में ग्रपने कर्मों के वश मैं संसार चक्र में भ्रमण करता है। ऐसा क्यों कहा। ऐसे भगवदीय वृत्र को तो भगवान की इच्छा की ही कार्यमात्र में स्फूर्ती होनी चाहिए। कार्य मात्र के होने न होने में भगवदिच्छा ही कारएा कहना चाहिए। वहां कहते हैं कि क्लेश में अपने स्वामी का नाम नहीं लेना चाहिए। इससे संसार चक्र भ्रमण रूप क्लेश में वृत्र ने अपने कर्म ही कारण कहा है। ग्रीर ग्रपने किये हुए कर्मों का फल ग्रवश्य भोगना पड़ता है। इससे "स्व" पद कहा है। इससे ग्रपन स्वामी का नाम लेना उचित नहीं था। किन्तु कर्म पद का कहना ही उचित था इससे अपने कर्म हा कहे। यदि कोई कहे कि-

#### श्लोक - जनोवै लोक एतस्मिन्नविद्या काम कर्मभि: । उच्चाव चासुगतिषु न वेद स्वांगति भ्रमन् ।।

यह संपूर्ण जीवलोक ग्रपनी ग्रविद्या के काम कर्म के वश हुग्रा. देव,पक्षी मनुष्यादि योनियां प्राप्त हुई इस जगत में घूमता फिरता है। ग्रपने ग्राश्रय को नहीं जानता है। इस वाक्य में ग्रविद्या काम ग्रीर कर्म इन तीनों को संसार में भ्रमण करान का कारण कहते हैं तो फिर वृत्र ने केवल कर्म को ही कारण क्यों कहा। वहां कहते हैं कि यद्यपि संसार चक्र में भ्रमण कराने में ग्रविद्या, काम ग्रीर कर्म इन सबके कारण होते हुए भी मुख्य उपयोग कर्म का ही है। जैसे कुम्हार के घडा बनाने में चाक को फिराने में डोरा (धागा), चाक इत्यादि निमित्त कारण के रहते हुए भी मुख्य

उग्योग चाक के फिराने में दंड का ही होता है। अनएव 'दण्डेन घटं करोति' यह प्रयोग है। इससे यहां कर्मों के मुख्य उपयोग में 'स्वकर्मभिः' इस कर्म पद में ही तृतीया विभक्ति कही है। और कर्म के न होते में नो केवन प्रविद्या प्रोर काम मे तो अनए होता ही नहीं है। यह तो अनुभव सिद्ध है इससे संसार चक्र में परिभ्रनए करने में मुख्य उपयोग कर्मों का हो है। और शरीरधारी जीव से वर्म तो स्वयं होते ही रहते हैं। सो ही गीता में क्रहा है कि—

क्लोक—निह कश्चित्क्षणमिष जातु तिष्ठत्य कर्मकृत । कार्यते ह्यवशः कर्म सर्वः प्रकृतिजेर्गु एौः ॥

कोई भी जीव एक क्षण मात्र भी बिना कर्म किए नहीं रह सकता है। माया के सत्व रज ग्रौर तमोगुणों के वशोभूत हुमा सम्पूर्ण जीवसमूह कर्मों को करता ही है। ये माया के गुण ही जीव से कमों को कराते हैं। इससे मनुष्य को ग्रपने किये हुए कमों का फल भी ग्रवश्य भोगना पड़ता है। चाहे किसी भी लोक में जावे ग्रौर किसी भी योनि में जन्म लेकर जीव कर्मी का फल ग्रवश्य भोगता है। मनुष्य देह के सिवाय अन्य सब देह कर्मफल के भागने के लिए ही है। इससे जब तक यह जीव देह को धारण करता है तब तक कर्म तो होते ही रहते हैं। कर्मों की समाप्ति नहीं होती है। इससे यहां 'स्वकर्मभिः' इस कर्म पद में तृतीया विभक्ति का बहुवचन कहा है यदि कोई कहे कि भले ही वत्र को ऐसा ही भाव होवे। तथापि वृत्र भगवद यों के संग सख्य की प्रार्थना करता है यह कहना तो ग्रसंगत ही है क्योंकि क्लोक के पूर्वीद्ध में कोई प्रार्थनावाचक पद तो है ही नहीं इससे सम्पूर्ण व्याख्यान संदेहयुक्त है। वहां कहते हैं कि इस पृष्टिमर्यादा मोक्ष का गौराभाव बताने के लिए यहां प्राथना पद का प्रयोग नहीं किया गया है। वृत्र को तो पृष्टि-पृष्टि मोक्ष की विशेष चाहना है। किन्तु प्रार्थना पद के न रहने से भी ग्रर्थ में तो प्रार्थना सिद्ध है। किन्तु उदासीन भाव में प्रार्थना है। इससे प्रार्थनापद के न रहने मात्र से ही ग्रर्थ में संदेह नहीं करना चाहिए। इस श्लोक के पूर्वार्द्ध में यह अर्थ सिद्ध हमा कि ऐसे भगवल्लीला स्वरूप के रहस्य के जानने वाले भगवदीयों के साथ में सख्य होना पृष्टि मर्यादा मार्ग में मोक्ष है। इसको गोस्वामी श्री पुरुषोत्तमजी महाराज स्पष्ट करके बताते हैं कि "पूष्टि प्रवाह मर्यादा" ग्रन्थ में यह कहा है कि "तस्माज्जीवा: पुष्टिमार्गे भिन्ना एवं न संशय: "पुष्टि मार्ग में" जीव ग्रलग ही उत्पन्न होते हैं, अर्थात् पुष्टि सृष्टि के जीव भिन्न ही होते हैं। इस प्रकार इस क्लोक के पूर्वीद्ध में पूर्वोक्त हेतुओं से पुष्टि मार्गीय जीवों का भेद बताकर के पुष्टि सुष्टि में उत्पन्न हुए जीव भगवत रूप सेवा के लिए ही प्रकट हए हैं। वे पुष्टि सुष्टि के जीव स्वरूपादि में भगवान् के समान होते हैं। भगवत्सेवा सिद्धि के ग्रर्थ ही किचित् श्रीहरि में ग्रौर हरिभक्तों में थोड़े बहुत भाव होते हैं। इस प्रकार जीव ग्रौर ईश्वर भेद से तथा सेव्य ग्रौर सेवक भेद से जिनका थोड़ा बहुत भेद बता करके उनको शुद्ध, ग्रौर भिन्न भेद से दो प्रकार के कहे हैं। इस प्रकार मर्याटा मिश्रित भगवान् के कृपा-पात्रों का है की लीला के गुए रहस्य को जानने के लक्ष्ण कह के उनका पुष्टि सृष्टि में स्थित जीव होना सिद्ध किया है। सोही कहते हैं कि क्लोक वेदिकत्व लौकिकत्व कायप्यात्ते पुनन्यया। वैष्णवत्त्रं हि सहजं ततीग्रन्यत्र विषय्यः पुष्टि सृष्टि में स्थित जीवों में वैदिक धर्म सत्कर्मों का करना तथा लौकिकपन लोक की मर्यादा को रीति से चलना लोक शिक्षा के लिए कपट से रहते हैं। किन्तु वैष्णव धर्म ही पुष्टि जीवों में स्वाभाविक होता है। इस पुष्टि मार्गीय जीव से ग्रन्य जीव में सब बात उल्टी होती है। जैसे मर्यादा मार्गीय जीव में वैदिक धर्म सहज रहता है। ग्रीर वैष्णवपन ग्रीर लौकिकपन कपट से रहते हैं। ग्रीर प्रवाही जीवों में लौकिकचातुर्य सहज होता है। ग्रीर वैष्णवत्व तथा वैदिकत्व कपट से रहते है। इस प्रकार विपरीत रूप ज्ञापनपूर्वक सामान्य लक्ष्ण तीनों प्रकार के जीवों का "पुष्टि प्रवाह मर्यादा ग्रंथ" में कहा है।

वही यहां श्री मद्भागवतादि ग्रन्थों के मूल में 'नैकात्मतांमें' 'प्रायेण मुनयो' 'परिनिष्ठितोपि' 'तत्राभवद्भगवान् व्यास पुत्रः' 'तद्वयष्टवर्षः' द्वैपायनाच्छुको ज्ञज्ञो भगवानेव शंकरः । ग्रंशांशेनावती-र्योव्यों स प्राप परमं पदं' 'तं स्कन्द इत्याचक्षते' 'तथा सुहत्तम दिद्दक्षितं प्रसंगे'

#### गोविन्दभुजगुप्तायां द्वारावत्यां कुरूद्वह । श्रवात्सीन्नारदो भीक्ष्णं कृष्णो पासनलालसः ॥

इत्यादि वाक्यों से श्री शुक, लनत्कुमार नारदादिकों में ही पृष्टिमर्यादा मार्गीय हरिगुण कें रहस्य के ज्ञान के लक्षण प्रकट होते हैं तथा 'कायेन च फलं पृष्टौ' पृष्टि मार्ग में भगवान स्वरूप धारण करके भक्तों को ग्रपने स्वरूप के ग्रानन्द का फलदान करते हैं। सो यहां 'वैथासिक: स भगवान्' इस वाक्य में फन कहा है। इसमें भी प्रथम कक्षा का भक्त राजा परीक्षित है। उत्तम कक्षा के पृष्टभक्त सनत्कुमारादिक है क्योंकि छादोग्योपनिषद में सनत्कुमार ग्रौर नारद के संवाद में सर्वा त्मभाव के विवरण करने से यह लक्षण सनत्कुमारादि में ही घटित होते हैं ग्रौर वेदस्तुति के निग्गय में भी श्रुतिगीता का ग्रर्थ भगवद्भजनार्थ ही लगाया है यह श्री सुबोधिनीजी में निर्णय किया है। इससे सनत्कुमारादिक ही पृष्टिमर्यादामार्गीय भक्तों में उत्तम कक्षाधिकारी हैं यह मोक्ष प्रायः चतुर्थाश्रमी हंस परमहंसों को ही प्रतीत होता है।

इस प्रकार भक्तराज वृत्र उदासीनता से पुष्टिमर्यादा मोक्ष की प्रार्थना करके ग्रब पुष्टि-पुष्टि मोक्ष की प्रार्थना करते हैं। वे सर्व प्रथम शास्त्र में कहे हुए मोक्ष द्वार को कहते हैं—'प्रसंगमजरं पाशमात्मनः कवयो विदुः' 'स एवहि साधुषु कृतो मोक्ष द्वारम्पावृतम्' 'त एव साधवः साध्व सर्व संग विविज्ञताः। संगस्तेष्यथेते प्रार्थ्यः संगदोषहरा हिते।। ग्रर्थात् इस जीवात्मा की ग्रहंता ममता (मैं हूँ ये सब मेरे हैं) रूप संसार में जो हढ़ ग्रासिक्त (लगाव) है उसीने जीवात्मा को मजबूती से बांधकर जकड़ रखा है। यदि यह लगन साधु महापुरुषों के सत्संग में हो तो जीवातमा के लिए मोक्ष का दरवाजा खुला हम्रा हो है भीर मोक्ष को प्राप्त करने में कोई एकावट नहीं है। यहां उपदेश . भगवान कपिलदेवजी अपनी माता देवहतीजी को देते हैं कि हे माता ! तुम्हें साधू पुरुषों का संग हो करना चाहिए वही तुम्हारे लिए हित करनेवाला है ग्रब साधू किसे समभना चाहिए उसके लिए कहते हैं कि जिन महापुरुषों ने सब संसार की वस्तुओं से अपना मन हटा जिया है ऐसे पुरुष ही संमार के संग दोष का हरए। कर सकते हैं। इसी प्रकार भगवान श्रीकृहए।जी ने उद्धवजी को ग्राज्ञा की है कि 'सत्संगेनहि दैतेया' ग्रथीत् सत्संग से ही दैत्य दानव यातुधान प्रल्हादादि परम गति को प्राप्त हए हैं इत्यादि वचनों से सत्संग को मोक्ष का खुला हम्रा द्वारा कहा है। इसलिए श्लोक के पूर्वार्द्ध में हरिगुएगगान को मोक्ष का साधन कहा है इसमे भक्तों के संग सख्य (मित्रता) होने को पुष्टिमर्यादा मोक्ष कहना उचित ही है। अब इसमे आगे इस श्लोक के उत्तरार्द्ध (पीछे के भाग) में 'ग्रात्मा, ग्रात्मज (पुत्र) दार (पत्नी) गेह (घर)' इत्यादि में ग्रासिक को बताने वाले शब्द ग्रीर 'नकार' ग्रर्थात् निषेध (जो न होवे) ग्रीर 'नाथ' इन पदों का ग्रर्थ करना शेव रहा । इनका भावार्थ बताते हैं। हे नाथ ! मेरी देह, पूत्र, स्त्री घर ग्रादि में ग्रामिक न हो। इस प्रकार का ग्रथ होता है तो फिर देह ग्रादि में ग्रासिक को मोक्ष कैसे कहा गया है तो उपका समाधान यों करते हैं कि भगवान् के प्रत्यक्ष होने के ज्ञान से 'पुष्टि-पुष्टि' मोक्ष की व्यवस्था पहले बता दी गई है। इसलिए ग्रव यहां पर 'पूब्ट-पूब्ट' मोक्ष के कहने के लिए भगव न के साक्षात दर्शन के ज्ञान से उत्पन्न हुए मोह का देहादिक में ग्रामिक पैदा करने वाले मोह से विशेष उत्तमता बताते हैं कि 'त्वन्मायया' ग्रर्थात् ग्रापके सम्बन्ध वाली माया ' जो ग्रापके स्वरूप में ग्रासिक पैदा करने वाली माया है उससे मोहित होने से देह पूत्र स्त्री ग्रीर घर में मेरे ग्रासक्त चित्त होते हुए भगवदीय देह गेहादि (ग्रथीत् ग्रापकी सेवा में सहयोगी जन) में सख्य (मैत्री) होवे।

यह मन्या-मोहन भिन्न प्रकार का है क्योंकि यह मोहना उस माया (योग-माया) का है जो भगवान् से सम्बन्धित लीलाग्रों में उपयोगी भगवद् भक्तों के मन को मोहित करने वाली तथा भगवान् के स्वरूप में ग्रासिक पैदा करने वाली है। यह मोहना उस माया का नहीं है जो संसार के पदार्थों से जीव को मोहित करती है इसलिए फिर इस पंक्ति का ग्रर्थ है—हे नाथ!

क्लोक — त्वन्मायया ग्रापक्त वित्तस्य मम उत्तानक्लोकजनेषु ग्रात्मादिषु सख्यं भूयात्। स्वकमंभि संसारचक्रे भ्रमतः मन विद्वव्यामोहिकया माययः संसारासक्त चित्तस्य ग्रात्मादिषु सक्यं न भूयात्॥

⁴माया गब्द का प्रयोग समभना ग्रावश्यक है—भगवान् की माया के दो भेद हैं, एक योग माया है जो भगवान् में जीव की ग्रासिक्त कराती है ग्रीर दूसरी ग्रविद्या है जो संसार में जीव को ग्रासक्त करती है उसे विश्वमोहनी माया भी कहते हैं।

हे नाथ ग्रापके स्वरूप में, ग्रासिक करने वाली ग्राप से सम्बन्ध वाली माया से मेरा चित्त ग्रासक्त है, ग्रर्थात् में मोहित हूँ मेरी मैत्रो उन भक्त, देह, पुत्र, स्त्री घर से हो जिनके ग्रापही स्वामी हो। मैं ग्रपने कर्मों के ग्रनुसार संसार चक्र में भ्रमण करूं परन्तु विश्व को मोहित कर संसार में ग्रासिक करने वाली ग्रापकी माया से मोहित हुए चित्त से देह जीवादि से मेरा सख्य न हो। इस तरह यहाँ विश्व को मोहित करने वाली माया से वृत्र मोहित नहीं है किन्तु भगवान् के प्रत्यक्ष दर्शन करने से जो ज्ञान हुन्ना जिससे भगवान् में ग्रासिक हुई उस ज्ञान से मोहित है इसलिए यहां मोहित होना एक दूसरे प्रकार का है। यद्यपि मायाशिक का मोहित करने में ही ग्रिधकार है तथापि भगवान् खुद ही मायारूप हैं।

सो ही श्रुति कहती है कि ''माया चाविद्या च स्वयमेव भवति'' माया और अविद्या रूप स्वयं भगवान् ही हैं। इस श्रुति में कहा है कि माया और अविद्या दोनों शक्तियों में कोई भेद नहीं है तथापि—

#### क्लोक—ससर्जाग्रेन्धतामिस्रमथतामिस्रमादिकृत्। महामोहं च मोहं च तमश्चज्ञानवृत्तयः॥

यहां तृतीय स्कन्ध के बारहवें अध्याय में अविद्या के पांचों पर्वो को अज्ञान की वृत्ति रूप में कहा है। और बीसवें अध्याय में "तामिस्नमन्धतामिस्नं तमोमोहो महातमः" माया के पंच पर्वकर्मों का भेद दिखाने के लिए श्री सुबोधिनीजी में पूर्व के बारहवें अध्याय के पर्वों से इस बीसवें अध्याय के पांचों पर्वों को भगवत्कर्तृं क मोह' को कह कर इस माया मोह को उत्तम कहा है। इसलिए कहते हैं कि अविद्या का प्रथम पर्व तामिस्न इन्द्र को हुआ इससे महाभोग भोगने की इच्छा होने से इन्द्र को अभिमान हुआ इससे ही भगवान ने मख (यज्ञ) भंग किया और कल्पवृक्ष को हरण किया यह महाभोग इच्छारूप मोह प्रभुलीला में उपयोगी हुआ। द्वितीय अधितामिस्न पर्व उग्रसेनादि में प्रकट हुआ सो राज्यलीला में उपयोगी हुआ।

तृतीय ग्रज्ञानपर्व श्रीयशोदा में प्रकट हुए इससे ''सद्योनष्टस्मृतिगोपी सारोप्यारोहमात्मजम्'' शीघ्र ही नष्ट हुई है स्मरणशक्ति जिसकी ऐसी श्री यशोदाजी ने पूर्व की भांति स्नेह से भीगे हुए हृदय से श्री बालकृष्ण को गोद में ले लिया।

यह मृत्तिकाभक्षरालीला में उपयोगी हुन्ना, श्रविद्या का चतुर्थ मोहपर्व कालियदमनादि लीला में उपयोगी हुन्ना। श्रविद्या का पंचम महामोहपर्व सर्वत्र सेवामें उपयोगी होने से इस मोह की उत्तमता सर्वत्र ही प्रकट होतो है इससे मोहों में प्रकार भेद है। यदि कोई यहां यह कहे कि--

१-भगवान् के किए हुए मोह।

#### क्लोक—विद्याविद्ये ममतनू विद्ययुद्धवशरीरिग्णाम्। मोक्षवन्धकरी श्राद्ये मायया मे विनिमिते।।

है उद्धव ! विद्या-प्रविद्या ये दोनों शक्तियाँ ग्रनादि हैं मेरी सर्वभवनरूपा इच्छा शक्ति ने रची है। ये दोनों शक्तियां देहधारी जीवों को मोक्ष ग्रौर बंधन की देने वाली हैं ऐसे तूँ जान। इस भगवद्वाक्यके ग्रनुसार माया ग्रौर श्रविद्या में भेद भी माना जाए, तोभी कारण ग्रौर कार्यभाव के कथन से माया कारण रूपा है ग्रौर ग्रविद्या कार्यरूपा है ऐसे भेद मानने में भी ग्रविद्याकृत मोह संसार के लिए है ग्रौर मायाकृत मोह तो भगवल्लीला के ग्रर्थ ही है, जैसे 'विष्णवीं व्यतनोन्मायाँ पुत्रस्तेहमयीं प्रमुः", इत्यादि वाक्यों से मोह भिन्न प्रकार का ही प्रकट होता है। इससे यहाँ मूल में वृत्र को यही मोह ग्रभिमत है। इससे ही कहा है कि "त्वन्मायया" यहाँ त्वपद के संग मायापद का प्रयोग है।

इसमें ग्रापकी 'तव माया' जुदे जुदे पद का प्रयोग नहीं किया है। इससे ग्रविनाभूता जो ग्रापके सम्बन्ध वाली ग्रापकी लीला में जो माया है उस माया से मोहित ग्रासक्तिचत्त जो मैं हूं, उसको सख्यभाव देह गेहादि में होय। यह कहा, यदि कोई कहे कि "शक्ति शक्तिमतोऽभेदात्" इस न्याय से शक्ति को शक्तिमान से सदा ही ग्रभेद रहता है। भगवत्शक्ति तो सदा ही भगवान् में ही विद्यमान रहती है। यह वार्ता सर्वजन और सब ग्रन्थों में प्रसिद्ध है। इससे भगवन्माया तो सर्ववादी भगवत्संबंधिनी है ग्रीर वृत्र भी पूर्व जन्म में वैष्णाव ही था तब पूर्व जन्म के देहाद्यासिक रूप मोह को भी भगवल्लीला के अर्थ ही कहना चाहिए। किन्तु पूर्वजन्म में जो पुत्रादि में ग्रासक्ति रूप मोह ग्रौर भक्तों के संग सख्य हुग्रा, सो तो प्रतिबंध रूप ही हुग्रा, यह पूर्वजन्म का प्रतिबंध रूप मोह, मूल ग्रन्थ में वृत्रकी कथा से प्रतिबंध रूप में ही स्पष्ट होता है। सो कहते हैं कि पूर्वजन्म में पुत्र प्राप्ति में हठ हुआ, पञ्चात् पुत्रोत्पत्ति में हर्ष शोक हुआ। अन्त में सती के शाप से ग्रासुरीदेह पाई है। इससे पूर्वजन्म में भगवदीयों के संग सख्य ग्रौर पुत्रादि में ग्रासित रूप मोह दोनों प्रतिबंध रूप ही हुए। इससे पूर्वजन्म के मीह से इस जन्म के मोह में क्या विशेषता है जो इस जन्म के मोह को भगवनमायाकृत मोह कहा है ग्रीर इस मोह को मोक्षरूप बताया है। ऐसी ग्राकांक्षा में कहते हैं कि पूर्व जन्म के मोह से इस जन्म के मोह की विशेषता इस "तत्वपद" से कही है। इसको खुलासा करके कहते हैं कि यद्यपि यह बात सर्वजन सर्वतंत्रों में प्रसिद्ध है कि भगवन्माया भगवान् से सदा ही सम्बन्घ जोड़े रहती है इससे सदा ही भगवत्संबंधिनी है यह बात विना कहे ही सिद्ध है इससे यहां भगवत्संबंध बोधक इस त्वत्पद कहने का कोई प्रयोजन नहीं था किन्तु यहां जो 'त्वत्पद' कहा है, सो त्वत्पद व्यर्थ पड़ करके भगवत्संबंधिनी माया मोह का ही बोध कराता है। यह पूर्वजन्म के मोह से इस जन्म के मोह की विशेषता तत्पद से सूचित करी। यदि कोई कहे कि वृत्र की प्रार्थना भले ही भगवल्लीला सम्बन्धी माया मोह के ऋर्थ ही होवे तथापि माया मोह तो भगवत्स्वरूपाज्ञान को ही कहते हैं : इसमें श्री उद्धवजी का वाक्य प्रमाण हैं कि-

#### श्लोक—दुर्भगो बत लोकोऽयं यदवोनितरामि । ये सर्वसन्तो न विदुर्हीर मीना इवाडुपम् ।।

म्रजी यह बड़े खेद की बात है कि यह जीव लोक बड़ा ही म्रभागा है, जिसमें यादव तो निरन्तर दुष्टभाग्यवाले रहे जो ग्रपने समीप में रहने वाले सर्वदुः खहर्ता हरि के स्वरूप को नहीं जान सके जैसे समुद्र के रहने वाले मत्स्यादि जन्तुग्रों ने चन्द्रमा को ग्रमृतमय नहीं जाना केवल यही जाना कि यह भी एक जलजन्तु है। ऐसे ही श्रीपित को यादवों ने नही जाना इत्यादि वाक्यों से यह बात सिद्ध होती है कि जब वृत्र को भगवान् का परोक्षज्ञान ही नहीं है तब वृत्र को भगवान् के प्रत्यक्ष ज्ञान की तो संभावना ही नहीं हैं। इससे पूर्वोक्त भगवान की माया से मोहित होने की व्यवस्था तो भंग होती ही है। वहाँ कहते हैं कि पूर्वाक्त उद्धवजी का वाक्य तो भगवान् के परोक्ष में विदुर जी से पश्चात्ताप रूप में है और यहाँ तो भगवान् वृत्र के प्रत्यक्ष में स्थित हैं। इस त्वत्पद के कहने से भगवान् की प्रत्यक्षता (मौजूदगी) सूचित होती है। इससे जैसे "वैष्णवी ध्यतनोन् मायां" इस वाक्य में जैसा माया का मोह कहा है वैसे ही माया मोह की प्रार्थना वृत्र ने भगवान के प्रत्यक्ष में की है। इससे भगवान् के प्रत्यक्ष में तो भगवान् की माया के मोह की ही प्रार्थना हो सकती है। इससे यहाँ व्यवस्था लेशमात्र भी भंग नहीं होती है। ग्रब इस जन्म के माया मोह की विशेषता बताने के लिए पूर्वजन्म के सख्य ग्रौर ग्रासिक के स्वरूप को जुदा-जुदा करके कहते हैं। प्रथम सख्य के स्वरूप को जुदा करके बताते हैं कि पूर्व जन्म में पुष्टिमर्यादामार्गीय भगवद् भक्त श्री नारद ग्रंगिरा ऋषि के संग सख्य जो हुआ था सो अपने कर्मों के वश संसार चक्र में भ्रमण करने से मेरा संसार में ग्रासक्तिचत्त से ही हुग्रा था इससे ही ग्रंगिरा ऋषि के ऐसे वाक्य हैं कि "ज्ञात्वाऽन्याभिनिवेशंते पुत्रमेव ददावहम्" मैंनें पुत्र में तुम्हारा हठ देखकरके तुम्हें पुत्र ही दिया। इसके आगे आंबिका के शाप से वृत्र को ग्रासुरी देह की प्राप्ति हुई। राजा परीक्षित की भांति कर्म बंधन त्यागरूपा भगवदिच्छा कर के जैसे राजा परीक्षित को श्रीशुकदेवजी के संग सख्य हुआ तैसे नारद स्रंगिरा के संग वृत्र को सख्य नहीं हुग्रा। इससे संसारासक्तचित्त होने से पूर्वजन्म का सख्य प्रतिबंधक रूप हुग्रा। इस जन्म में न होय ग्रौर कर्मबन्धन त्याजिका भगवदिच्छा से मेरी हरिभक्तों के संग मैत्री होय । ऐसे भगवद्भक्तों के संग सख्य होना पृष्टिमर्यादा में मोक्ष रूप है। इससे पूर्वजन्म के सख्य से इस जन्म के सख्य में यह विशेषता है, ऐसे ही पुष्टि-रुष्टि मोक्ष में म्रापकी इच्छा से प्राप्त जो देह पूत्र, स्त्री, घर इत्यादि को आपकी सेवा के उपयोगी जानकरके देहगेहादि में मेरे चित्त की आसिक्त होय इसकी प्रार्थना 'नाथ' पद से की।

श्रर्थात् देहादि के श्राप ही नाथ होने से तिन में चित्तकी श्रासक्ति होय जैसे हिरण्यकिशपु श्रादि के चित्तकी श्रासक्ति सनकादि ऋषियों के शाप से संसारचक्र में भ्रमण करते समय संसारासक्त चित्त से लौकिकी माया देहादि ग्रहं ममग्रभिमान होने से श्रपने कुटुम्ब में श्रासक्ति हुई, किन्तु कर्मत्यागपूर्वक भगवल्लीला में उपयोगी मायामोहसंपादिका भगवदिच्छा से चित्त की ग्रासक्ति नहीं हुई इससे ही ब्रह्मादिक की लौकिक सम्पत्ति प्राप्ति के लिए सेवा की इससे ग्रनन्यता चली गई। इस प्रकार पूर्वजन्म के सख्य ग्रौर श्रासक्ति के स्वरूप का विचार करके प्रार्थना की गई सख्य ग्रौर ग्रासिक की विशेषता जागनी चाहिए। यदि कोई कहे कि देहादि में ग्रासिक ग्रौर सख्य मोक्षरूप भले ही रहे, तथापि ऐसे सख्यासिक रूप पुष्टिपुष्टिमोक्ष की प्रार्थना वृत्रकी ग्रागे चलकर सफल होएगी इसमें क्या प्रमाण है ? वहाँ कहते हैं कि वृत्रकी कृतार्थता तो नाथ' पद के प्रयोग से ही सूचित होती है। पूर्वप्रसंग में वृत्र का भक्तत्व (भक्तपन) तो स्पष्ट ही है इससे यहां नाथ' पद के प्रयोग से वृत्र के दैन्यभाव के प्रकट होने से वृत्र पर भगवान् प्रसन्न हैं। क्योंकि "भक्तानां दैन्यमेवैकं हरितोषण साधनम्"। भक्तों का एक दैन्यभाव ही हरि को प्रसन्न करने का एक साधन है। इससे नाथ के प्रयोग से ही वृत्र के ऊपर भगवत्प्रसन्नता से पृष्टि पृष्टि मोक्ष की सिद्धि सूचित होती है। इससे ही नाथपद प्रयोग के अन्त में ऐसी सख्यासिक्त की "भूयात्" इस क्रियापद से प्रार्थना है, ऐसे भगवदीय भाव के होने में ही सम्पूर्ण पुरुषार्थों की परिसमाप्ति (पूर्णता) है। इससे 'नाथ' पद ही कृतार्थता का ज्ञापक है। श्रीमद्भागवत के पाँचवें स्कन्ध में छठे ग्रध्याय का यह वाक्य ऋषभदेवचरित्र की समाप्ति में है । "भगवति तस्मिन्वासुदेव एकान्ततो भक्तिरनयोरिप स मनुवर्तते" भगवद्गुए सभाजन करने से भगवद्गुए श्रवए करने तथा कराने वाले दोनों श्रोता-वक्ताओं की भगवान् वासुदेव में एकान्त (निराली) भक्ति होती है। इस प्रकार भगवत् चरित्र को श्रवएा करने कराने वाले दोनों श्रोता-वक्ता को भक्ति फल की प्राप्ति कही। इससे ग्रागे के गद्य में कहते हैं कि "यस्यामेव कवम ग्रात्मानमिवरतं विविधवृजिन संसार- तापोपतप्यमानमनुसवनं स्तापयन्तस्त्यव परया निवृ्त्याह्यपवर्गमात्यन्तिकं परमपुरुषार्थमपि स्वयमासादितं नो एवाद्रियन्ते भगवदीयत्वेनैव परिसमाप्तसर्वार्थाः" अनेक जन्म के पापों से संसार के दुःखों से तपे (दुःखी) ग्रपने जीवात्माको इस भक्तियोग रस में त्रिकाल पर्यन्त नित्यप्रति स्नान कराने वाले जो कवि-जन हैं वे स्वयंप्राप्त जो भगवद्त्त परमपुरुषार्थ रूप जो मोक्ष है उसका भी ग्रादर नहीं करते हैं। इसलिए कि वह पराभक्ति से प्राप्त जो भगवदीय भाव उससे प्राप्त हुए हैं, सभ्पूर्ण पुरुषार्थ जिनके, ऐसे भक्त तो सभी पुरुषार्थसिद्ध भगवदीय भावयुक्त रहते हैं। इस गद्य में संसार की ग्रवस्था में स्थित हरिगुए। गाने वाले भक्तों को भक्ति से उत्पन्न सुख से भगवहत श्रेष्ठ मोक्ष के ग्रादरपूर्वक भगवदीय धर्म के प्राप्त होने से सभी पुरुषार्थों की प्राप्ति कही। इस वाक्य से ही एक दूसरे वाक्य का स्मरण होता है कि-

सालोक्य साष्टि सामीप्य सारूप्यैकत्वमप्युक्तदीयमानं न गृह्णित विनामत्सेवनं जनाः। स एव भक्ति योगास्य स्रात्यन्तिक उदाहृतः।

मेरे भक्त मेरी सेवा के बिना मेरी दी हुई पाँच प्रकार की मुक्ति की भी इच्छा नहीं करते हैं। ग्रात्यन्तिक भक्ति का यही उदाहरए। है। इससे ऐसे परमभक्ति भाववाले भक्तों को संसार में ही मुक्ति से अधिक ग्रानन्द प्रकट होता है। ऐसे ही यहां भी वृत्र ने देहपुत्रादि में ग्रासिक्तरूप ग्रपने विशेषण से ग्रीर 'नाथ' पद के प्रयोग से प्रार्थना प्रकट करी है ग्रीर नाथपद के ग्रन्त में इस सिद्धांत को हृदय में धारण करके ही 'भूयात्" इस पद से प्रार्थना की है। इससे भगवन्मायामोह से पुत्रादि में ग्रासिक्त ही कृतार्थता की ज्ञापिक (बताने वाली) है। यदि कीई कहे कि देहादि में ग्रासिक की प्रार्थना कृतार्थता की ज्ञापिका भले ही होए, फिर भी धम ग्रर्थ ग्रीर काम त्रिवर्ग की सिद्धि गृहस्थाश्रम में होती है ग्रीर मोक्ष की प्राप्ति तो ब्रह्मचर्य वानपस्थ संन्यास ग्रन्य (इतर) ग्राश्रमों में ही होती है। मूल में जो देहादि में ग्रासिक्त कही है। इसके मध्य में जो ग्रात्मजदार पद कहे हैं ये पुत्र, स्त्रीपद तो गृहस्थाश्रम का ही ज्ञान कराते हैं। इससे इस गृहस्थाश्रम में इतरेतर (ग्रलग–ग्रलग) विरुद्ध साधन साध्य चतुर्वर्ग का ग्रनुभव होना हमारी बुद्धि में नहीं ग्राता है। ऐसी ग्राकांक्षा में चतुर्वग के ग्रनुभव के प्रकार कहते हैं कि—

यहां मूल में जो ग्रात्माऽऽत्मज दार गेह ग्रात्मा ग्रात्मज, (पुत्र) दार (स्त्री) गेह (घर) ये चार पद कहे हैं। यह इसलिए कहे हैं कि भगवान की लीला में उपयोगी माया, घम, ग्रर्थ, काम श्रीर मोक्ष इन चार प्रकार के पुरुषार्थों की सिद्धि के लिए पुष्टि-पुष्टि भक्तों के देहादि में क्रम से देहाद्याध्यास उत्पन्न करती है। वहां धर्मसिद्धि देहाध्यास से ही होती है। जैसे द्विजातीयादि धर्मी की द्विजाति ग्रादि देहादि में ग्रध्यास होने से ही द्विजातीयोचित धर्म को जीव करते हैं । ऐसे ही पुष्टि-पुष्टि भक्त भी भगवत्सेवाधर्म को तथा ग्रन्य यज्ञादि धर्मों को भी तत्तद्विषयों में (उन उन विषयों में) भगवदीय भाव रखकर ही प्रीति करते हैं। इससे देहाध्यास से ही धर्म की सिद्धि होती है। यह बात लोक प्रसिद्ध है ग्रौर पुत्र की तूलना में ग्रन्य धन कोई उत्तम धन नहीं है। पुत्र के प्रागा श्रधिक प्रिय होन से ग्रौर उसमें ममता विशेष होने से उसकी स्वस्थता (सूख) विकलता (दृ:ख) मैं अपने चित्त की स्वस्थता विकलता हाने से उसकी आपत्ति में अपने देह प्राणा के वियोग होने से पूत्र में ग्रहंतारूप ग्रध्यास होता है। क्योंकि पुत्र तन, मन, धन से भगवत्सेवा में सहायता देता है। ऐसे पुत्र से अर्थिसिद्धि सूचित की मूल में जो पुत्रपद है, सो अर्थमात्र का उपलक्षक है, इस आशय से पूत्रपद कहा है। स्त्री से कामसिद्धि प्रसिद्ध ही है। इन्द्रियांध्यास स्त्री में ही होता है भगवत्सेवा में सहायता करती है। जैसे लोक में विषय भोग के लिए स्त्री से कामसिद्धि प्रसिद्ध है। वैसे ही यहां भीं दोनों स्त्री पुरुष के चित्त की चंचलता निवारए। के लिए तथा भगवदीय पुत्रोत्पत्ति के ग्रर्थ कामसिद्धि स्त्री से होती है ग्रीर ब्रह्मभाव की ग्रावश्यकता से पुष्टि-पुष्टि भक्तों को घर में ही ग्रावंद होता है। ब्रह्मभाव में सभी पुरुषार्थों का तो अनुभव होता नहीं है। इससे इन्द्रिय धारए। करना ही विफल है और यहां तो वेद भी पुकार करके कह रहा है कि—"सोऽइनुते सर्वान्कामान्सह ब्रह्मएगा" यह पृष्टि-पृष्टिमार्गीय भक्त तो परब्रह्म श्रीकृष्ण के संग सब ही प्रकारके मनोरथ सिद्ध करता है। इससे अलौकिक देह की प्राप्ति होने पर तथा प्रभु के प्रकट होने पर भक्त के संग में प्रभु की लीला म्राखिल पुरुषार्थों की साधिका (सिद्ध करने वाली) है। प्रभु की रमण्लीला भक्तों के संग ही होती

है, सो यहां पुब्टिमार्गीय मोत घर में हो सिद्ध होता है। पुब्टि-पुब्टिमार्गीय भक्त कैवल्य मोक्ष की तो इच्छा भा नहीं करते हैं। यह पहले ही कह आए हैं। इससे भगवत्स्वरूप सौन्दर्य सुधामाधुर्य का आस्वादन (भगवान् की सुन्दरता रूपी अमृत के मधुर रस का पान) तो घर ही में हा सकता है। इससे भक्तों को तो घर ही मोक्ष के आनन्द का देने वाला है इससे घर ही श्रेष्ठ है। इसी से कहते हैं कि—

श्लोक - - ब्रह्मानन्दे प्रविष्टा नामात्मनेव सुखप्रभा। सघातस्यविलीत्वाद्भक्तानां तु विशेषतः।।

सर्विन्द्रयेस्तथा चान्तः करगौरात्मनापि हि। ब्रह्मभावात्तुभक्तानां गृह एव विशिष्यते ॥

ब्रह्मानन्द में प्रविष्ट हुए भक्तों का देहादि समूह ब्रह्मानन्द में लीन हो जाता है। इससे अपने अन्तःकरण में ही ब्रह्मानन्दानुभव होता है और भक्तों के देह, इन्द्रीय, अन्तःकरण, प्राणजीव सब रोम-रोम में भगवदानन्दस्वरूप के प्रवेश होने से सब ही देहादि को आनन्द का अनुभव होता है इससे ब्रह्मसायुज्यमोक्ष से तो स्वरूपानन्द ही अधिक आनन्द का देने वाला है। इससे घर ही श्रेष्ठ है। इस निबन्ध की कारिका से घर ही अधिकानन्द दाता कहा गया है यही भाव, श्रीमद्भागवत के तृतीय स्कन्ध में श्री किपलदेवजी ने भी कहा है कि—

श्लोक - "पश्यंति ते मे रुचिरावतंसप्रसन्नवक्रारुण स्वलोचनानि । रूपाणि दिग्यानि वरप्रदानी साकं वाचं स्पृह्रणीयां वदन्ति ।।" "तैर्दर्शनीयावयवैरुदारविलासहासेक्षितवामसूक्तैः । हतात्मनोहृतप्राणांश्च भक्तिरनिच्छतो गतिमण्वींप्रयुक्ते ।।"

हे माता देवहूति ! मनोहर ग्राभूषण सहित प्रसन्न मुखारविन्द में ग्रहणकमलदलसदृश्य हैं लोचन जिनमें ऐसे मेरे वरप्रद दिव्य स्वरूपों का मेरे भक्त दर्शन करते हैं ग्रीर श्रवण (कान) ग्रीर मन को ग्रानन्द देनेवाली मनोहर वाणी से मेरे साथ वार्तालाप करते हैं। ऐसे दर्शनीय ग्रंगों का दर्शन करके ग्रीर उदार लीलाभाव हास्यपूर्वक नयनकटाक्ष सहित सुन्दर वचन को श्रवण (सुन) करके हरे गए हैं मन ग्रीर प्राण जिनके ऐसे-ऐसे भक्तों को मेरी भक्ति उनको इच्छा न रहते हुए भी सूक्ष्मगति (दिव्यदेहको) देती है। इस प्रकार श्रीमदाचार्यजी ने ग्रपनी कारिकाग्रों में किपलदेवजी के कहे हुए वात्रयद्वय का ग्रथंसंग्रह करके कहा है। इससे किपलोक्त वाक्यार्थ से दिव्यदेह की प्रीति पूर्वक साग्रुज्यमोक्षेच्छारहित होकर भगवान् में चित्त की एकतानता जब हो जाय तब भगवत्स्वरूप के संग भगवदीय पुत्रादि सहित लीलोपयोगी घर में ग्रासिक्तपूर्वक

भगवत्स्वरूपसौन्दर्यं भुधास्वादन करना यह मोक्षरूप है। ऐसा मोक्ष क्रज सीमन्तिनयों के समान क्रजभक्तों को घर में ही प्राप्त हुग्रा है। इससे परस्पर ग्रविरोध क्रजभक्तों में ही देखने में ग्राता है। यह क्रजभक्तों के प्रकार का मोक्ष है। यदि कोई शंका करे कि जो ग्रानन्दानुभव प्रकार ग्रन्त:-करणाध्यास साध्य है। ऐसे मोक्षानन्दानुभव प्रकार की ही वृत्र को कहने की इच्छा थी तो इसका क्या प्रमाण है ? वहां कहते हैं कि चित्त के वासुदेवात्मक होने से ग्रौर यहां मोक्ष का प्रकरण होने से ही वृत्र ने यहां चित्त पद का प्रयोग किया है। इसलिए यह चित्त पद ही मोक्षानन्दानुभव प्रकार का ज्ञापक है। सोही कहते हैं कि—

श्लोक—"यत्तात्सत्वगुर्गा स्वच्छं शांतं भगवतः पदं । यदाहुर्वासुदेवास्यं चित्तं तन्महदात्मकम् ॥

यह शुद्ध शान्तस्वरूप सत्वगुण ही भगवत्स्थान है। शुद्ध सत्वयुक्त चित्त में ही भगवत्प्रादुर्भाव होता है। इसलिए यह शुद्ध सत्वात्मक चित्त की वासुदेव ग्राख्या है वह शुद्ध सात्वामकचितं ही महत्तत्वात्मक है। किपलदेवजी के इस वाक्य से मन, बुद्धि, चित्त ग्रीर ग्रहंकार सम्पूर्ण ग्रन्त:- करण में चित्त के ग्रधिष्ठाता वासुदेव हैं ग्रीर यहां मोक्ष का प्रकरण है, इससे यहां चित्त पद कहा है। मोक्षानन्द का ग्रनुभव ग्रन्त:करणाध्यास से होता है।

इससे यहां वृत्र को देहादि में ऐसे अध्यास की प्रार्थना करनी थी, इससे मोक्षानन्द प्रार्थना में चित्त पद कहा है। इस कथन में एक और भी युक्ति स्मरण होती है, सो कहते हैं कि जहां चित्त को वासुदेवात्मक भाव कहा है, वहां ही मन को प्रद्युम्नात्मक, बुद्धि को ग्रानिरुद्धात्मक और ग्रहंकार को संकर्षणात्मक बोधक वाक्य कहा है। इससे ग्रन्त:करण में व्यूहस्वरूपों का वह वह ग्राधिदैविक रूप सिद्ध होता है। जिस जिस ग्रन्त:करण में ग्रध्यास होता है, वह सब ग्रहंकाराध्यासमूलक है और ग्रहंकार है सो संकर्षणात्मक है। इससे ग्रहंकार "ग्रहं" ग्रहोपासना तुल्य कक्षा का है। यह ग्रहं ग्रहोपासना, सब तापनीयोउपनिषदों में प्रसिद्ध है। इससे जैसे ग्रहं ग्रहोपासना, मोक्षफलात्मिका होने से मोक्षफलरूप है वैसे ही यह भगवान की माया के मोहने से देहाध्यास ही मोक्षफलात्मिक होने से मोक्षफलरूप है। इससे भगवान की माया के मोह के ग्रहंकार मूल देहाध्यास में ग्रासक्ति भी मोक्षरूपा है। यदि कोई शंका करे कि मोक्ष रूपा है,

१-भगवान् के स्वरूप की सुन्दरता ३-मोक्ष के ग्रानन्द का ग्रनुभव

५-भ्रम, भूल-

७-मोक्ष के फल वाली

२-ग्रमृत का स्वाद ४-जानकारी देने वाला ६-घर की सेवा ऐसा यह सब कथन तो जब प्राप्त हो सकता है यदि मध्य में नकार का प्रयोग नहीं होता ग्रार्थात्-रल क के उत्तरार्ध में "वासक्त चितस्य न नाथ भूयात्" में यदि 'न' नहीं होता, तब तो ग्रार्थ ठीक था किन्तु मध्य में नकार तो दिखता है। इससे यह ग्रार्थ ठीक नहीं है इससे ऐसा ग्रार्थ करना चाहिये कि "स्वकर्मभः संसार चक्रे भ्रमतो मम उत्तम श्लोकजनेषु सख्यं भूयात्" ग्रापने कर्मों के ग्रानुसार संसार चक्र में भ्रमण करने वाले की ग्रार्थात् मेरी मैत्री उत्तम श्लोक (भगवान्) के भक्तों के संग होवे। ऐसी प्रार्थना के कारण पहले कहे हैं कि 'त्वन्माययात्मात्मजदारगेहे व्वासक्त चितस्य उत्तमश्लोकजनेषुसख्यं न भूयात्।

ग्रापको विश्वमोहिनी माया से देह, स्त्री, पुत्र ग्रीर मैं मेरा चित्त ग्रासक्त है इसलिए लौकिक माया में ग्रासक्त चित से ग्रापके भक्तों में मेरी मैत्री न होय। क्योंकि "भवापवर्गों भ्रमतो यदा भवेज्जनस्य तह र्यच्युतसत्समागमः'' । हे अच्युत जिस समय जिस जीव का सत्पुरुषों के संग समागम होता है तब ही इस जीवका अहंताममतारूप संसार से मोक्ष होता है। इस प्रकार यहां देह ग्रादि को ग्रासक्ति निषेधपूर्वक भगवद्भक्तों के संग में सख्यको प्रार्थना मात्र है यही अर्थ करना उचित है। ऐसी शंका में कहते हैं कि पूर्वोक्त ग्रर्थ ग्रविवक्षित है इस ग्रर्थ में केवल अनुपपत्तिमात्र कहते है। सो अनुपपत्ति युक्त है। इस बात का स्पष्ट करने के लिए कहते हैं 'इस संदर्भ में यह पहिले भी कह ग्राए हैं" कि "ग्रहं समाधाय" इत्यादि वाक्यों से वृत्र को ग्रपने पूर्व जन्म का सम्पूर्ण वृत्तान्त स्मर्गा है यह तो निश्चय ही है इसमें तो सन्देह नहीं है श्रौर ''त्रैवर्गिकायासाविधात'' हमारे त्रिवर्ग के साधन का नाश हमारे प्रभु ही करते हैं इत्यादि वाक्यों से वृत्र को यह भी तो अनुमान है कि प्रभु मुक्त पर प्रसन्न हैं। जब वृत्र को पूर्व जन्म का वृत्तान्त ग्रीर भगवत्कृता का होना सम्पूर्ण स्मरण है, तब पूर्व जन्म में हुग्रा जो संसारा सक्तिचत्त से पुत्रादि में स्रिभिनिवेश स्रौर स्रंगिरा ऋषि के संग से पुत्र प्राप्ति उससे पुत्र शोक, नारदकृत, भक्त्युपदेश भगवत्प्रसाद, विद्याधरादिपत्य, शिवोपहास, सती का शाप ये सब ही वृत्र की स्मृति में हैं। इससे पूर्व जन्म के भगवत्प्रसाद को परम फल का मिलना न मान करके, इस समय भगवान् मेरे लिऐ क्या, प्रसाद देंगे, ऐसा ग्रपने मन में सन्देह करके वृत्र ने यह विचार किया है कि इस समय मरे मरण काल में (मरने के समय) प्रभु मरे पास उपस्थित हैं। इससे मेरा उद्घार ही करेंगे। ग्रपने को प्रभु ग्रनुगृहित मान करके यह निश्चय करता है कि इस समय तो प्रभु मुभे पुष्टि मार्गीय मोक्ष ही देंगे ऐसा निश्चय करके वृत्र प्रार्थना करता है कि यदि पुष्टि मार्यादा रोति से मुभे मोक्ष देने की इच्छा है तब तो पूर्व जन्म जैसा भक्तों के संग सख्य न होय जैसा कि चित्रकेतु अवस्था में, देह, पुत्र, स्त्री घर इत्यादि में ग्रासक्त चित्त से भक्तों के संग सख्य हुम्रा था वैसा पूर्व जन्म जैसा सख्य न होय, इससे म्रात्माऽऽत्मजादि (देह पुत्रादि) में ग्रासक्ति पूर्वक सिवशेषण सख्य के प्रकार के निषेध की (न होने की) ही प्रार्थना इलोक के पूर्वार्क में की है। इससे यह श्रर्थ सिद्ध हुग्रा कि भक्तों के संग सख्य तो होय, किन्तु पूर्व जन्म जैसा सख्य न होय।

इस प्रकार निषेध की ही प्रार्थना है यदि प्रभु को मुभे पुष्टि-पुष्टि मार्गीय मोक्ष देने की इच्छा है तो भगवान् से सम्बन्धित जो प्रभु की लीला में उपयोगी उस भगवान् की माया से मेरा चित्त देहपुत्रकलत्रगेहादि में ग्रासक्त है। मेरी मैत्री उत्तम क्लोक जनों के संग नहीं होय। ऐसे सिवशेष्य निषेध की उत्तराई से प्रार्थना है। क्योंकि भगवदीय पुत्र कलत्रादि में सख्य भाव भी है, हरिगुरागान भी है संयोग वियोग रूप में "सदैव भगवत्साक्षात्कार भी है। तब भगवदीयों के संग सख्य की स्वतः (ग्रपने ग्राप) ही सिद्धि है। इससे वे इस प्रकरण के कारण वाक्य द्वय के ग्रंगीकार करने से तेरे किए हुए ग्रर्थ की प्राप्ति नहीं है किन्तु यही अर्थ ठीक है। ग्रव सिद्ध ग्रथं को कहते हैं कि ग्रविद्या काम ग्रीर कर्मों के संबंध से संसार चक्र में भ्रमण कराने वाली माया के सम्बन्ध के बिना केवल भगवत्क्रीडासाधिका भगवत्संग में रमण कराने वाली भगवत्रमण्ह्या माया के मोह में मोहित हुए भगवदीय पुत्रादिक में भगवदीय भाव से ग्रासक्त चित्त जो भगवद्-भक्त है सो ग्रपने घर में ही भग-त्सेवा भगवत्कथा श्रों का श्रवण करके चतुर्विध पुरुषार्थ का अनुभव करता हुआ जो भगवदीय है, उसकी जब तक जीवन है तब तक जो ऐसी स्थिति है यह दूसरा पुष्टि-पुष्टि मोक्ष है। इस रीति से दो प्रकार का मोक्ष कहा। प्राकृत भक्तों को इस दूसरे प्रकार के पुष्टि पुष्टि मार्गीय मोक्षपर्यत मुख की प्राप्ति होती है। यह बताने के लिए कहते हैं कि - "इयमेव मुख्या" यह पुष्टि-पुष्टि मोक्ष ही मुख्य है। प्राकृत जीव को इससे अधिक मोक्ष सुख की प्राप्ति नहीं हो सकती है और शुद्ध पुष्टि भक्तिमार्गीय भक्तों के मोक्ष फल का स्वरूप इससे भी ग्रधिक है। यह ग्रपने ग्रन्तः करण में विचारके वृत्र ने इस पुष्टिपुष्टि मार्गीय मोक्ष की प्रार्थना प्रभु से करी है। इससे ही सबके अन्त में आशीर्वा-दात्मक "भूयात्" यह क्रियापद प्रार्थना में कहा है और "हे नाथ !" इस संबोधनपद से यह सूचित किया कि ग्राप हमारे नाथ हो। ग्रापने हमको ग्रपना करके ग्रंगीकार किया है। इससे ग्रापही हो नाथ जिनके ऐसे भगवदीय पुत्रकलत्रादिकों में हमारे चित्त की ग्रासित ग्रीर प्रीति होय ग्रर्थात् मुभे तो पुष्टिपुष्टिरीति की मुक्ति मिले। मर्यादाज्ञानरीति का मोक्ष मुभे नहीं मिले। इस प्रकार यहां जो पुष्टिमर्यादामार्गीय भक्त हैं उनका कर्मबन्धन से जन्म नहीं है। केवल भगवल्लीलागान करने के लिए ही जिनका जन्म होता है वे भगवान् के ग्रंत:करण के ग्राशय को जान करके ही भगवद्गुरागान करते हैं। ऐसे म्रात्माराम पूर्णकाम गुरातीत नारदजी शुकसनकादि जैसे भक्त पुष्टिमर्यादा मार्गीय भक्त हैं स्रौर जिनको भगवान् ने स्रपना करके स्रंगीकार किया है वे पुष्टिपुष्टि मार्गीय भक्त हैं। जब भगवच्चरित्र श्रीनारदजी शुकसनक दि के समान गुणातीत ब्रह्मानन्द में मग्न भक्तों के अन्त:करएा को भी आकर्षण करते हैं। तब जो भगवान के स्वरूप की सुन्दरता के मधुर रस के पान से मस्त ग्रौर भगवत्साक्षात्संबंधी भक्त हैं उनके मोक्ष सुख का तो कहना ही क्या है। इस प्रकार पुष्टिमार्ग में दो प्रकार के मोक्ष का निश्चय किया और "गुद्धाः प्रेम्साति-दुर्लभाः" जिनके ऊपर भगवान् ने ग्रति ग्रनुग्रह करके उनको स्वरूपानंद दान देना विचारा है। उनके ग्राप ग्राधीन होकर रहते हैं ऐसे स्वतन्त्र भक्तों के फलस्वरूप तो इससे भी ग्रधिक है। ऐसा हृदय में विचार करके ही श्रीमत्प्रभुचर्गों ने कहा है कि—"इयमेव मुख्या" प्राकृतों को पुष्टि-पुष्टि मोक्ष तक की प्राप्ति होती है। इससे ग्रधिक मोक्षसुख की प्राप्ति नहीं है। यदि कोई कहे कि यहाँ इस प्रसंग में यही ग्राश्य है इसका क्या प्रमारण है?

यदि यह कहा जाए तो वहां कहते हैं कि 'भक्तानां गृह एव विशिष्यते' इस न्याय को प्रमाएा में रखने से उसमें भी प्रमाण रूप 'पश्यंति ते में' इस श्लोकोक्त रीति से अनुभव के कथन करने से यही प्रमाण है और इस श्लोक के व्याख्यान में मोक्ष फल के साधन में भक्ति कही है और उस भक्ति का फल मोक्ष कहा है, तथापि फल दशा से साधन दशा को उत्तम कहने से 'अनिच्छतो गति-मण्वीं प्रयुक्ते' ऐसे मुक्ति देने की इच्छा की सूचना से, साधन दशा ही उत्तम कहा गई है। शुद्ध पुष्ट भक्तों को तो मुक्ति के देने लेने की इच्छा का तो कथन भी नहीं है। इससे जाना जाता है कि शुद्ध पुष्ट भक्तों के आनन्दफल का स्वरूप सब से अधिक है इसलिए गोपीजन के समान स्वतन्त्र भक्तों के फल का तो कहना ही क्या है। अन्यथा पुष्टिमर्यादा, पुष्टिपुष्टि मार्गीय भक्तों की साधन दशा के उत्कर्ष कथन से फल दशा कथन में विरोध आता है। व्रजस्थित भक्तों के फल का स्वरूप तो वेग्रुगीत में स्वाश्रय प्राप्ति और प्रत्यापित्त (शरण) होना ही ग्रंगीकार किया है। इस प्रकार इलोकार्थ का अनुवाद पूर्ण हुआ।

क्लोक—रसितन्धु चन्द्रमुखवारिक्होद्गत पुष्टि पुष्टि मकरंदरसः। इति कृष्णचन्द्र कृपया विदितः श्री पुरुषोत्तमेन वचसा विवृतः॥

उपरोक्त उपाख्यान पढ़ने के बाद किसी भी पाठक को जिज्ञासा होना स्वाभाविक है कि ग्रासुरीदेहधारी बृत्र के हृदय में भगवद्भक्ति के इतने उच्च कोटि के भाव होने का क्या कारण या, जैसा कि श्रीमद्भागवत के श्रोता राजा परीक्षित् के हृदय में इस कारण के जानने की इच्छा हुई। इस जिज्ञासा की पूर्ति के लिए ग्रब भक्तराज बृत्रासुर के पूर्वजन्म का संक्षिप्त बृत्तान्त दे रहे हैं।

श्री महल्लभाचार्य चरण ने श्रीमद्भागवत को भगवान का स्वरूप माना है श्रीर छठे स्कन्ध की लीला (पुष्टि) पोषण बताई है, इसलिए श्रीमद्विठुलेश प्रभु चरण ने वृत्रासुर चतुःश्लोकी की सुबोधिनी की रचना कर पुष्टि का स्वरूप समभाया है। ये चार श्लोक छठे स्कन्ध के ११वें श्रध्याय के श्रन्तिम श्लोक २४ से २७ हैं तथा वृत्रासुर के पूर्वजन्म का वृत्तान्त १४वें से १७वें श्रध्याय में है, जिसका संक्षिप्त वर्णन दिया जा रहा है।

### वृत्रासुर के पूर्व जन्म का वृतान्त--चित्रकेतु-चरित्र

राजा परीक्षित् ने कहा — भगवान् ! वृत्रासुर का स्वभाव तो बड़ा रजोगुराी-तमोगुराी था। वह देवताग्रों को कष्ट पहुँचा कर पाप भी करता ही था। ऐसी स्थिति में भगवान् नारायरा के चरगों में उसकी सुदृढ़ भक्ति कैसे हुई ?

श्री गुकदेवजी ने कहा—परीक्षित् ! तुम सावधान होकर यह इतिहास सुनो । मैंने इसे ग्रपने पिता व्यासजी, देविष नारदजी ग्रीर महिष देवल के मुँह से विधिपूर्वक सुना है । प्राचीन-काल की बात है, शूरसेन देश में चक्रवर्ती सम्राट महाराज चित्रकेतु राज्य करते थे । उनके राज्य में पृथ्वी स्वयं ही प्रजा की इच्छानुसार ग्रन्न, ग्रादि दे दिया करती थी । उनके एक करोड़ रानियाँ थीं ग्रीर वे स्वयं सन्तान उत्पन्न करने में समर्थ भी थे । परन्तु उन्हें उनमें से किसी के भी गर्भ से कोई सन्तान न हुई । यों महाराज चित्रकेतु को किसी बात की कमी न थी । सुन्दरता, उदारता, ग्रुवावस्था, कुलीनता, विद्या, ऐश्वर्य ग्रीर सम्पत्ति ग्रादि सभी ग्रुण उनमें विद्यमान थे । फिर भी उनकी पत्नियाँ बाँभ थीं, इसलिए उन्हें बड़ी चिन्ता रहती थी । वे सारी पृथ्वी के एकछत्र सम्राट थे, तथा सारी पृथ्वी उनके वश में थी । सब प्रकार की सम्पत्तियां उनकी सेवा में उपस्थित थीं, परन्तु वे सब बस्तुएँ उन्हें सुखी न कर सकीं ।

एक दिन शाप ग्रीर वरदान देने में समर्थ ग्रङ्गिरा ऋषि स्वच्छन्द रूप से विभिन्न लोकों में विचरते राजा चित्रकेतु के महल में पहुँच गये। राजा ने प्रत्युत्थान ग्रीर ग्रध्यं ग्रादि से उनकी विधिपूर्वक पूजा की। ग्रातिथ्य-सत्कार हो जाने के बाद जब ग्रङ्गिरा ऋषि सुखपूर्वक ग्रासन पर विराज गये, तब राजा चित्रकेतु भी शान्त भाव से उनके पास ही बैठ गये। महाराज ! महिष ग्रङ्गिरा ने देखा कि यह राजा बहुत विनयी है ग्रीर मेरे पास पृथ्वी पर बैठकर मेरी भक्ति कर रहा है। तब उन्होंने चित्रकेतु को सम्बोधित करके यह बात कही—

राजन् में देख रहा हूँ कि तुम्हारे मुँह पर किसी ग्रान्तरिक चिन्ता के चिन्ह भलक रहे हैं। मालूम होता है कि तुम्हारी कोई कामना पूर्ण नहीं हुई है। तुम्हारे इस ग्रसन्तोष का कारण कोई ग्रौर है या स्बयं तुम्हीं हो ?

सम्राट चित्रकेतु ने कहा—भगवन् । जिन योगियों के तपस्या, ज्ञान, घारणा, घ्यान श्रौर समाधि के द्वारा सारे पाप नष्ट हो चुके हैं—उनके लिये प्राण्यों के बाहर या भीतर की ऐसी कौन-सी बात है, जिसे वे नहीं जानते हों ? ऐसा होने पर भी जब श्राप सब कुछ जानबूभकर मुक्त से मेरे मन की चिन्ता पूछ रहे हैं, तब मैं श्रापकी श्राज्ञा श्रौर प्रेरणा से श्रपनी चिन्ता श्रापके चरणों में निवेदन करता हूँ । प्रभो ! मुक्ते पृथ्वी का एकछत्र साम्राज्य, सर्व श्रेष्ठ ऐश्वर्य श्रौर

दुर्लभ सम्पत्तियाँ प्राप्त हैं। बड़े-बड़े देवता भी इनके लिए लालायित रहते हैं परन्तु सन्तान न होने के कारण मुफ्ते इन सुख-भोगों से तनिक भी शान्ति नहीं मिल रही है। ग्राप हमें सन्तान दान करके परलोक में प्राप्त होने वाले घोर नरक से उबारिये ग्रौर ऐसी व्यवस्था कीजिए कि मैं लोक-परलोक में सब दु:खों से छुटकारा पा लूँ।

श्री शुकदेवजी कहते हैं—परीक्षित् ! जब राजा चित्रकेतु ने इस प्रकार प्रार्थना की, तब सर्व समर्थ एवं परम कृपालु भगवान् श्रङ्किरा ने तबष्टा देवता के योग्य चरु निर्माण करके उससे उनका यजन किया। परीक्षित् ! राजा चित्रकेतु की रानियों में सबसे बड़ी श्रौर सद्गुणवतो महारानो कृतद्युति थीं। महिष् श्रङ्किरा ने उन्हीं को यज्ञ का श्रवशेष प्रसाद दिया श्रौर राजा चित्रकेतु से कहा—राजन् ! तुम्हारी पत्नी के गर्भ से एक पुत्र होगा। उससे तुम्हें हर्ष श्रौर शोक दोनों ही होंगे। यों कह कर श्रङ्किरा ऋषि चले गये। उस यज्ञावशेष प्रसाद के खाने से ही महारानी कृतद्युति ने महाराज चित्रकेतु के द्वारा गर्भधारण किया जैसे कृत्तिका ने श्रपने गर्भ में श्रिनकुमार को धारण किया था।

परीक्षित् ! समय ग्राने पर महारानी कृतद्युति के गभ से एक सुन्दर पुत्र का जन्म हुग्रा। उसके जन्म का समाचार पाकर शूरसेन देश की प्रजा बहुत हो ग्रानिन्दत हुई। सम्राट चित्रकेतु के ग्रानन्द का तो कहना ही क्या था। वे स्नान करके पवित्र हुए। फिर उन्होंने वस्त्रा भूषणों से सुसज्जित हो, ब्राह्मणों से स्वस्तिवाचन कराकर ग्रीर ग्राशीर्वाद लेकर पुत्र का जात कर्म संस्कार करवाया।

वैसे ही बहुत किताई से प्राप्त हुए उस पुत्र से राजािष चित्रकेतु का स्नेहबन्धन दिनोंदिन हुं होने लगा। माता कृतद्युति को भी अपने पुत्र पर मोह के कारण बहुत ही स्नेह था। परन्तु उनकी सौत रानियों के मन में पुत्र का कामना से और भी जलन होने लगी। प्रति दिन बालक का लाड़ प्यार करते रहने के कारण बच्चे की माँ कृतद्युति में सम्राट चित्रकेतु का जितना प्रेम था, उतना दूसरी रानियों में नहीं रहा। इसलिए उनके मन में कृतद्युति के प्रति बड़ा हे ष हो गया। होष के कारण रानियों की बुद्धि मारी गयी। उनके चित्त में क्रूरता छा गयी। उन्हें अपने पित चित्रकेतु का पुत्र-स्नेह सहन नहीं हुआ। इसलिये उन्होंने चिढ़कर नन्हें-से राजकुमार को विष दे दिया। थोड़ी देर बाद जब धाय शयनघर में गई और बालक को मरा हुआ देखा तो वह जोर-जोर से रोने लगी। उसकी आवाज सुनकर महारानी कृतद्युति जल्दी-जल्दी अपने पुत्र के शयनगृह में पहुँची और उन्होंने देखा कि मेरा दुलारा बच्चा अकस्मात मर गया है। तब तो वे अत्यन्त शोक के कारण मूच्छित होकर पृथ्वी पर गिर पड़ीं।

जब राजा चित्रकेतु को यह मालूम हुग्रा कि मेरे पुत्र की ग्रकारण ही मृत्यु हो गयी है, तो ग्रत्यन्त स्नेह के कारण शोक के ग्रावेग से उनकी ग्राँखों के सामने ग्रँधेरा छा गया। वे धीरे-धीरे

अपने मन्त्रियों और ब्राह्मणों के साथ मार्ग में गिरते-पड़ते मृत बालक पास पहुँचे और मूच्छित होकर उसके पैरों के पास गिर पड़े। उनके केश और वस्त्र इधर-उधर बिखर गये। वे लम्बी-लम्बी साँस लेने लगे। आँसुओं की अधिकता से उनका गला रुँध गया और वे कुछ भी बोल न सके। रानी कृतचुित अपने पित चित्रकेतु को अध्यन्त शोकाकुल और एकमात्र पुत्र को मरा हुआ देख भाँति भाँति के विलाप करने लगी। उनका यह दुःख देखकर मन्त्री आदि सभी उपस्थित मनुष्य शोकग्रस्त हो गये।

राजा-रानी के इस प्रकार विलाप करने पर उनके ग्रनुगामी स्त्री-पुरुष भी दु:खित होकर रोने लगे। इस प्रकार सारा नगर ही शोक से ग्रचेत-सा हो गया। राजन् ! महर्षि ग्राङ्गिरा श्रीर देविष नारद ने देखा कि राजा चित्रकेतु पुत्रशोक के कारण चेतनाहीन हो रहे हैं। यहाँ तक कि उन्हें समभाने वाला भी कोई नहीं है। तब वे दोनों वहाँ ग्राये।

## चित्रकेतु को महर्षि ग्रङ्गिरा ग्रौर नारदजी का उपदेश

श्री शुकदेवजी कहते हैं—परीक्षित ! राजा चित्रकेतु शोकग्रस्त होकर मुर्दे के समान ग्रपने मृत पुत्र के पास ही पड़े हुए थे। उन्हें सुन्दर-सुन्दर उक्तियों से समभाने लगे। राजा ने कहा इसलिये स्वामियो ! ग्राप लोग मुभ पर कृपा कीजिये। मैं विषय भोग में फँसा हुग्रा, मूढ बुद्धि ग्राम्य पशु हूं ग्रीर ग्रज्ञान के घोर ग्रन्धकार में डूबा रहा हूं। ग्राप लोग मुभे ज्ञान की ज्योति से प्रकाश के केन्द्र में लाइये।

महर्षि म्रङ्गिरा ने कहा—राजन् ! जिस समय तुम पुत्र के लिये बहुत इच्छुक थे, मैंने ही तुम्हें पुत्रदान दिया था। मैं म्रङ्गिरा हूँ। ये जो तुम्हारे सामने खड़े हैं, स्वयं ब्रह्माजी के पुत्र सर्वसमर्थं देविष नारद हैं। जब हम लोगों ने देखा कि तुम पुत्रशोक के कारएा बहुत ही घने म्रज्ञानान्धकार में डूब रहे हो, तब सोचा कि तुम भगवान् के भक्त हो, शोक करने के योग्य नहीं हो। म्रतः तुम पर मृत्रमह करने के लिए ही हम दोनों यहाँ म्राये हैं। राजन् ! सच्ची बात तो यह कि जो भगवान् भौर ब्राह्मणों का भक्त है उसे किसी म्रवस्था में शोक नहीं करना चाहिये। देखो, जिस समय पहले-पहल मैं तुम्हारे पास म्राया था, उसी समय मैं तुम्हें परम ज्ञान का उपदेश करता, परन्तु मैंने देखा कि म्रभी तो तुम्हारे हृदय में पुत्र की उत्कट लालसा है, इसलिये उस समय तुम्हें ज्ञान न देकर मैंने पुत्र ही दिया। तब तुम्हारी कल्पना थी कि पुत्र में सुख है, परन्तु म्रब तुम स्वयं हो म्रनुभव कर रहे हो कि पुत्रवानों को कितना दुःख होता है। यह बात केवल पुत्र के लिए ही नहीं है। स्त्री, घर, धन, विविध प्रकार के ऐस्वर्य, सम्पत्तियाँ, शब्द रूप-रस, म्रादि विषय, राज्य वैभव, पृथ्वी, राज्य, सेना, खजाना, सेवक म्रमात्य, सगे-सम्बन्धी, इष्ट-मित्र, सब-के-सब म्रनित्य हैं।

दैविष नारद ने कहा—राजन् ! तुम एकाग्र चित्त से मुक्त से यह मन्त्रोपनिषद ग्रह्ण करो । इसे धारण करने से सात रात में ही तुम्हें भगवान् संकर्षण का दर्शन होगा । राजेन्द्र ! प्राचीनकाल में भगवान् शंकर ग्रादि ने श्री सङ्कर्षण देव के ही चरणकमलों का ग्राश्रय लिया था । इससे उन्होंने द्वैतभ्रम का परित्याग कर दिया श्रीर उनकी उस महिमा को प्राप्त हुए, जिससे बढ़कर तो कोई है ही नहीं, समान भी नहीं है । तुम भी बहुत शीघ्र ही भगवान् के उसी परमपद को प्राप्त कर लोगे।

# चित्रकेतु का वैराग्य तथा सङ्कर्षण देव का दर्शन

श्री शुकदेवजी कहते हें -परीक्षित् ! तदनन्तर देविष नारद ने मृत राजकुमार के जीवात्मा को शोकाकुल स्वजनों के सामने प्रत्यक्ष बुलाकर कहा—

देविषनारद ने कहा-जीवात्मन् ! तुम्हारा कल्याएग हो । देखो, तुम्हारे माता-पिता सुहृद् सम्बन्धी तुम्हारे बिछोह से अत्यन्त शोकाकुल हो रहे हैं । इसलिए तुम अपने शरीर में आ जाओ और शेष आयु अपने सगे-सम्बन्धियों के साथ ही रहकर व्यतीत करो । अपने पिता के दिये हुए भोगों को भोगो और सिंहासन पर बैठो ।

जीवात्मा ने कहा —देविष जी ! मैं भ्रपने कर्मों के भ्रनुसार देवता, मनुष्य, पशु-पक्षी भ्रादि योनियों में न जाने कितने जन्मों से भटक रहा हुँ। उनमें से ये लोग किस जन्म में मेरे माता-पिता हुए ? विभिन्न जन्मों में सभी एक-दूसरे के भाई-बन्धु- नाती-गोती, शत्रु-मित्र, मध्यस्थ, उदासीन भ्रौर द्वेषी होते रहते हैं।

श्री शुकदेव जी कहते हैं—वह जीवात्मा इस प्रकार कह कर चला गया। उसके घर के लोग उसकी बात सोचकर ग्रत्यन्त बिस्मित हुए। उनका स्नेह-बन्धन कट गया ग्रीर उसके मरने का शोक भी जाता रहा। इस प्रकार ग्रङ्गिरा ग्रीर नारदजी के उपदेश से विवेकबुद्धि जागत हो जाने के कारए। राजा चित्रकेतु ने यमुनाजी में विधिपूर्वक स्नान करके तर्पए। ग्रादि ग्रावश्यक कर्म किये। तदनन्तर संयतेन्द्रिय ग्रीर मौन होकर वे देविष नारद ग्रीर महिष ग्रङ्गिरा के एस ग्राये तथा उनके चरएों की वन्दना की। भगवान नारद ने देखा कि चित्रकेतु जितेन्द्रिय, भगवद्भक्त ग्रीर शरए॥ त है। ग्रतः उन्होंने बहुत प्रसन्न होकर उन्हें इस विद्या का उपदेश किया।

श्री शुकदेवजी कहते हैं—देविष नारद ग्रपने शरणागत भक्त चित्रकेतु को इस विद्या का उपदेश करके महिष ग्रिङ्गरा के साथ ब्रह्मलोक को चले गये। राजा चित्रकेतु ने देविष नारद के द्वारा उपदिष्ट विद्या का उनके ग्राज्ञानुसार सात दिवस केवल जल पीकर बड़ी एकाग्रता के साथ ग्रमुष्ठान किया। तदनन्तर उस विद्या के ग्रमुष्ठान के सात रात के पश्चात राजा चित्रकेतु को

विद्याधरों का ग्रखण्ड ग्राधिपत्य प्राप्त हुग्रा। इसके बाद कुछ ही दिनों में इस विद्या के प्रभाव से उनका मन ग्रौर भी शुद्ध हो गया। ग्रब वे देवाधिदेव भगवान् शेषजी के चरणों के समीप पहुँच गये।

वे बहुत देर तक शेष भगवान् की कुछ भी स्तुति न कर सके । श्रोड़ी देर बाद उन्हें बोलने की शक्ति प्राप्त हुई । ग्रब उन्होंने विवेक बुद्धि से मन को सभाहित किया ग्रौर सम्पूर्ण इन्द्रियों की वाह्य वृक्ति को रोका । फिर उन जगद् गुरु की जिनके स्वरूप का पाञ्चरात ग्रादि भक्ति-शास्त्रों में वर्णन किया गया है । इस प्रकार स्तुति की । भगवान् ! इस समय ग्रापके दर्शन मात्र से ही मेरे ग्रन्त:करण का सारा मल धुल गया है, सो ठीक ही है । क्योंकि ग्रापके ग्रनन्य प्रेमी भक्त देविष नारद जी ने जो कुछ कहा है वह मिथ्या कैसे हो सकता है । हे ग्रनन्त ! ग्राप सम्पूर्ण जगत् की ग्रात्मा हैं।

श्री शुकदेवजी कहते हैं परीक्षित् ! विद्याघरों के ग्रिधपित चित्रकेतु ने ग्रनन्त भगवान् की इस प्रकार स्तृति की, तब उन्होंये प्रसन्न होकर उनसे कहा ।

श्री भगवान् ने कहा—िचत्रकेतो ! देविष नारद श्रीर महिष श्रिङ्गरा ने तुम्हें मेरे सम्बन्ध में जिस विद्या का उपदेश दिया है, उससे श्रीर मेरे दर्शन से तुम भली भाँति सिद्ध हो चुके हो । मैं ही समस्त प्राणियों के रूप में हूं । मैं ही उनका श्रात्मा हूं श्रीर मैं ही पालनकर्ता भी हूँ । शब्द ब्रह्म (वेद) श्रीर परब्रह्म दोनों ही मेरे सनातन रूप हैं । राजन् ! यदि तुम मेरे इस उपदेश को सावधान होकर श्रद्धाभाव से धारण करोंगे तो ज्ञान एवं विज्ञान से सम्पन्न होकर श्री ह्म ही सिद्ध हो जाश्रोगे।

श्री शुकदेवजी कहते हैं—एक दिन की बात हें, चित्रकेंतु भगवान के दिये हुए तेजोमय विमान पर सवार होकर कहीं जा रहे थे। इसी समय उन्होंने देखा कि भगवान शङ्कर बड़े-बड़े मुनियों की सभा में सिद्ध चरणों के बीच बैठे हुए हैं ग्रौर साथ ही भगवती पार्वती को ग्रपनी गोद में बैटाकर एक हाथ से उन्हें ग्रालि झन किये हुए हैं। यह देखकर चित्रकेंतु विमान पर चढ़े हुए ही उनके पास चले गये ग्रौर भगवती पार्वती को सुना-सुनाकर हँसने ग्रौर कहने लगे। जटाधारी बहुत बड़े तपस्वी एवं ब्रह्मवादियों के सभापित होकर भी साधारण पुरुष भी एकान्त में ही स्त्रियों के साथ उठते-बैठते हैं, परन्तु ये इतने बड़े व्रतधारी होकर भी उसे भरी सभा में लिए बैठे हैं।

श्री गुकदेवजी कहते हैं —परोक्षित् ! भगवान् शङ्कर की बुद्धि श्रगाध है। चित्रकेतु के यह कटाक्ष सुनकर वे हँसने लगे, कुछ भी बोले नहीं। उस सभा में बैठे हुए दूसरे सदस्यगरा भी चुप रहे। सच पछो तो चित्रकेतु को भगवान् शङ्कर का प्रभाव मासूम नहीं था। इसीसे वे उनके लिए बहुत कुछ बुरा-भला कह रहे थे। उन्हें इस बात का घमण्ड हो गया था कि 'मैं जितेन्द्रिय हूँ'। पार्वतीजी ने उनकी यह घृष्टता देखकर क्रोध से कहा।

पार्वतीजी ने कहा—ग्रहो ! हम जैसे दुष्ट ग्रौर निर्लज्जों का दण्ड के बल पर शासन एवं तिरस्कार करने वाला प्रभु इस संसार में यही है क्या ? इस ग्रधम क्षत्रिय ने तिरस्कार किया है ग्रौर शासन करने की चेष्टा की है। इमलिए यह ढीठ सर्वथा दण्ड का पात्र है। इसको ग्रपने बड़प्पन का घमण्ड है। यह दुष्ट, भगवान् श्री हिर के उन चरणकमलों में रहने योग्य नहीं है। जिनकी उपासना बड़े-बड़े सत्पुरुष किया करते हैं। (चित्रकेतु को सम्बोधन कर) ग्रतः दुर्मते ! तुम पापमय ग्रसुर योनि में जाग्रो। ऐसा होने से बेटा ! तुम फिर कभी किसी महापुरुष का ग्रपराध नहीं कर सकोगे।

श्री शुकदेवजी कहते हैं—परीक्षित् ! जब पार्वती जी ने इस प्रकार चित्रकेतु को शाप दिया, तब तो वे विमान से उतर पड़े श्रीर भुककर उन्हें प्रसन्न करने लगे । चित्रकेतु ने कहा—माता पार्वती जी ! मैं बड़ी प्रसन्नता से हाथ जोड़कर ग्रापका शाप स्वीकार करता हूँ । क्योंकि देवता लोग मनुष्यों के लिए जो कुछ कहते हैं, वह कोई नयी बात नहीं होती। वह तो उनके प्रारच्धानुसार मिलने वाले फल की पूर्व सूचना मात्र होती है । देवि ! यह जीव ग्रज्ञान से मोहित हो रहा है ग्रीर इसी कारण संसार के चक्र में भटकता रहता है तथा सदा सर्वदा सर्वत्र सुख ग्रीर दुःख भोगता रहता है । माताजी ! सुख ग्रीर दुःख देने वाला न तो ग्रपनी ग्रात्मा है ग्रीर न कोई दूसरा है।

माताजी ! भगवान् श्री हिर सब में सम ग्रोर माया ग्रादि मल से रिहत हैं। उनका कोई प्रिय-ग्रिय, नाती-गोती, ग्रपना-पराया नहीं है। जब उनका सुख में राग ही नहीं है, तब उनमें राग, जन्म, क्रोध तो हो ही कैसे सकता है ? तथापि उनकी माया शक्ति के कार्य पाप ग्रौर पुण्य ही प्राणियों के सुख-दुःख, हित-ग्रहित, बन्ध-मोक्ष, मृत्यु-जन्म ग्रौर ग्रावागमन के कारण बनते हैं। देवि ! मैं तो यह चाहता हूं कि ग्राप मेरी बात पर बुरा मान गयी हैं, सो उसके लिए क्षमा करें।

श्री शुकदेवजी कहते हैं—परीक्षित् ! विद्याधर चित्रकेतु भगवान् शङ्कर श्रौर पार्वती जी को इस प्रकार प्रसन्न करके उनके सामने ही विमान पर सवार होकर वहाँ से चले गये। इससे उन लोगों को बड़ा विस्मय हुग्रा। तब भगवान् शङ्कर ने देवता, ऋषि, दैत्य, सिद्ध श्रौर पार्षदों के सामने ही भगवती पार्वती से यह बात कहो।

भगवान् शङ्कर ने कहा—सुन्दरि ! दिन्य लीला विहारी भगवान् के निःस्पृह ग्रौर उदार हृदय दासानुदासों की महिमा तुमने अपनी ग्राँखों देख ली। जो लोग भगवान् के शरणागत होते हैं। वे किसी भी बात से डरते नहीं। क्योंकि उन्हें स्वर्ग, मोक्ष ग्रौर नरकों में भी एक ही वस्तु के—केवल भगवान् के ही समान भाव से दर्शन होते हैं। जीवों को भगवान् की लीला से ही देह का संयोग होने के कारण सुख-दुःख, जन्म-मरण ग्रौर शाप-ग्रनुग्रह ग्रादि द्वन्द्व प्राप्त होते हैं।

प्रिये ! यह परम भाग्यवान चित्रकेतु उन्हीं का प्रिय ग्रनुचर, शान्त एवं समदर्शी है और में भी भगवान श्री हरि का ही प्रिय हूं। इसलिए तुम्हें भगवान के प्यारे भक्त, शान्त, समदर्शी, महात्मा पुरुषों के सम्बन्ध में किसी प्रकार का ग्राश्चर्य नहीं करना चाहिए।

श्री गुकदेवजी कहते हैं—परीक्षित् ! भगवान् शङ्कर का यह भाषण सुनकर भगवती पार्वती की चित्तवृत्ति शान्त हो गयी ग्रौर उनका विस्मय जाता रहा । प्रिय परीक्षित् ! भगवान् के परम प्रेमी भक्त चित्रकेतु भी भगवती पार्वती को भलीभाँति शाप दे सकते थे परन्तु उन्होंने उन्हें शाप न देकर उनका शाप सिर चढ़ा लिया—यही साधु पुरुष का लक्षण है । यही विद्याध चित्रकेतु दानवयोनि का ग्राश्रय लेकर त्वष्टा के दक्षिणाग्नि से पैदा हुए । वहाँ इनका नाम वृत्रासुर हुग्रा ग्रौर वहां भी ये भगवत्स्वरूप के ज्ञान एवं भक्ति से परिपूर्ण ही रहे । तुमने मुक्से पूछा था कि वृत्रासुर का दैत्ययोनि में जन्म क्यों हुग्रा ग्रौर उसे भगवान् की ऐसी भक्ति कैसे प्राप्त हुई ? उसका पूरा-पूरा विवरण मैंने तुम्हें सुना दिया । महात्मा चित्रकेतु का यह पवित्र इतिहास केवल उनका ही नहीं, समस्त विष्णु भक्तों का माहात्म्य है; इसे जो सुनता है, वह समस्त बन्धनों से मुक्त हो जाता है । जो पुरुष प्रातःकाल उठकर मौन रहकर श्रद्धा के साथ भगवान् का स्मरण करते हुए इस इतिहास का पाठ करता है उसे परमगित की प्राप्त होती है ।

चतुः श्लोकी:-

अब श्रीमद्रल्लभाचार्य चरण द्वारा विरचित चतुःश्लोकी का संक्षिप्त विवरण यहां अवलोकन करें—लोक में धर्म अर्थ काम और मोक्ष ये चार पुरुषार्थ स्मृति में बताये हुए साधनों से पूजामार्ग (मर्यादा मार्ग) के अनुसार प्राप्त होते हैं। उसमें ऐसे वचन भो हैं कि ब्राह्मण देह के बिना मुक्ति नहीं होती है। जिसमें भी बुद्धि ग्रादि की शुद्धि पूर्वक सांगोपांग साधन करना आवश्यक है इस प्रकार की मुक्ति में अक्षर ब्रह्म की प्राप्ति रूप मुक्ति है सो भी किसी की ही होती है। उन साधनों का आधुनिक काल में करना अति कठिन है तो निःसाधन जन का जन्म बृथा न होवे इसलिए भगवान् ने अपने मुखरूप वाक्यपति श्रीमद्रल्लभाचार्य महाप्रभु को भूतल पर प्रकट किया जिनने पुष्टिमार्गीय जोवों को अपना सिद्धान्त बताने के लिए चतुःश्लोकी ग्रन्थ निरूपण किया है। जिससे मर्यादा मार्गीय-धर्म अर्थ काम और मोक्ष से जुदे पुष्टि-मार्गीय धर्म, अर्थ काम और मोक्ष का शीघ्र बोध होय। इसमें चार श्लोकों से धर्म अर्थ काम और मोक्ष का निरूपण किया है। प्रथम श्लोक में धर्माचरण का निरूपण है —

श्लोक—सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः । स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः क्वापि कदाचन ॥१॥

इलोकार्थ निरन्तर सब भावों अर्थात् मेरा मन, देह, इन्द्रीय, प्रारा, स्त्री, पुत्र धन धामादिक सब प्रभु के हैं मेरे नहीं हैं इत्यादि भावों से व्रजाधिपति (श्रीकृष्ण) ही सेवनीय है इसके सिवाय किसी समय ग्रौर किसी भी स्थल में पुष्टि मार्गीय जीव के लिए ग्रन्य कोई धर्म नहीं है। इस प्रकार की सेवा से ग्रहंता ममतात्मक संसार छूट कर भगवान में हढासिक्त से जीव व्यसनास्था पर पहुँचकर कृतार्थ हो जाता है।।१।

क्लोक — एवं सदास्म कर्त्त व्यं स्वयमेव करिष्यति । प्रभुः सर्वसमर्थो हि ततो निश्चिततां व्रजेत् ॥२॥

इलोकार्थ — भगवत्सेवा स्मर्ग निरन्तर करना ग्रावश्यक है ऐसे भक्त के लौकिक वेदिक कार्य तो भगवान् विना प्रार्थना किये ग्रपने ग्राप ही पूर्ण करेंगे क्योंकि ग्राप सब प्रकार से सामर्थ्य-वान हैं इसलिए इस लोक ग्रौर परलोक की चिन्ता छोड़कर जीव को निश्चिन्त रहना चाहिये। इस प्रकार पुष्टिमार्गीय के लिए 'ग्रर्थ' रूप भगवान् ही है।।२।।

क्लोक—यदि श्रीगोकुलाधीको धृतः सर्वात्मना हृदि । ततः किमपरं बूहि लौकिकेर्वेदिकरिप ॥३॥

इलोकार्थ - जिस जीव ने गोकुलाधीश प्रमु को सब भावों से ग्रपने हृदय में स्थापित किया है तो फिर ऐसी कोई भी उसकी कामना (इच्छा) ग्रपूर्ण (ग्रधूर) नहीं रह सकती है क्योंकि केवल भगवान् श्रीकृष्ण ही दोष रहित हैं ग्रौर भक्त की इच्छा को पूर्ण करने वाले हैं। इसलिए 'काम' रूप पुरुषार्थ हैं।।३।।

श्लोक - ग्रतः सर्वात्मना शश्वत् गोकुलेश्वरपादयोः । स्मर्गा भजनं चापि न त्याज्यमिति मे मितः ।।४॥

इलोकार्थ - श्रीगोकुलेश्वर प्रभु के हृदय में बिराजने के बाद भी सर्वातमा से उनके चरण कमल का स्मरण ग्रीर भजन (सेवा) नहीं छोड़नी चाहिये क्योंकि एक क्षण मात्र का दुःसंग ग्रनेक जन्मों के पुन्यों के फल का नाश कर देता है इसलिए हर प्रकार से सावधान रहकर भगवद् भाव को सुरक्षित रखना ग्रावश्यक है। स्पष्ट है कि जब निरन्तर प्रभु ही का घ्यान हृदय में रहेगा तो संसार के कर्मबन्धनों से जीव ग्रपने ग्राप मुक्त हो जाएगा ग्रीर वही पुष्टि मार्गीय मोक्ष है जिसका विस्तार पूर्वक वर्णन वृत्रासुर चतुः इलोकी में पढ़ ग्राये हैं। किमधिकं सुज्ञे—

राग विहान — परम कृपाल श्रीवल्लभनन्दन करत कृपा निज हाथ दे माथे। जे जन करण ग्राय ग्रनुमर हि गह सौंपन श्री गोवर्धन नाथे॥

> परमजदार चतुर चिन्तामिए। राखत भवधारा ते साथे। भज कृष्णदास काज सब सरही जो जाने श्री विठ्ठलनाथे॥

# शुद्धि-पत्र-एकादश स्कन्ध ग्रध्याय १ से ५

| र्वेब्ट | पंक्ति | छपे हुऐ          | गुद्ध 🕬           | पृष्ठ | पंक्ति | छपे हुए    | किलांट शुद्ध     |
|---------|--------|------------------|-------------------|-------|--------|------------|------------------|
| 8       | २०     | कृष्ण मोगो       | कृष्ण योगो        | ६५    | 20     | धृत        | घृत              |
|         | 85     | गत गुँ सोः       | गति गुर्गैः       | ७१    | २३     | माव        | भाव              |
| ₹       | 58     | पश्चात्          | पश्चात् कृतो      | ७३    | 2      | हरा        | ग्रहरा           |
|         | 37     | तश्च             | ततश्च             | न्द   | 3      | मलरूप      | मूलरूप           |
|         | 30     | ब्रह्म मुद्यि    | ब्रह्म मुक्ति     | 53    | १६     | ग्रबकाश    | ग्राकाश          |
| 8       | X      | पक्ष स्तु        | पक्षश्र           | 200   | 88     | ग्रश्रय    | ग्रक्षय          |
| Ę       | 3      | नग्न किया        | लिजत किया         | 888   | Ę      | भत्तया     | <b>.</b> मत्स्या |
|         | २६     | धारएा कते है     | धारण करते हैं     | ११५   | 25     | शेषत्य     | शेषत्व           |
| १६      | 7      | चाप              | शाप               |       | १७     | क्ति       | की शक्ति         |
|         | X      | इनोक             | <b>रलोक</b>       | ११८   | 88     | किन्सु     | किन्तु           |
|         | १७     | बादराग्गी विभ्र  | द बादरायगाी       | 999   | २८     | 8          | 7                |
|         |        | रुपात            | रुवाच             | 883   | 38     | मरतक       | मस्तक            |
|         | १७     | वपुः             | बिभ्रद वपुः       | १६६   | 8      | भगव भक्तों |                  |
| 5=      | 80     | वं क्षा          | वे                | १७१   | 23     | ग्राक्षा   | ग्राज्ञा         |
| 33      | 38     | विष्ट            | बृष्टि            | १७३   | 25     | च्छा       | इच्छा            |
| 38      | १३     | भगवद्ध           | भगवद्वि           |       | 22     | था         | तथा              |
| ३८      | 8      | ग्राभासार्थ-क्या | प्रव मुक्ति भी न  | १७७   | १४     | पलियुग     | कलियुग           |
|         | THE    |                  | ये निम्न क्लोक है | १७५   | 5      | स्दुति     | स्तुति           |
| 38      | २६     | उद्धेग           | उद्वेग            | 309   | 5      | महापुमुष   | महापुरुष         |
| ६१      | 9      | उषाय             | उपाय              |       |        | 7          | TOTAL NO.        |
|         |        |                  |                   |       | 7000   |            |                  |

#### शुद्धि-पत्र-वृत्रासुर चतुःश्लोकी

| -     | -      | dalling a F    | 整营 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 211          |              |                |
|-------|--------|----------------|------------------------------------------|--------------|--------------|----------------|
| पृष्ठ | पंक्ति | छपा हुग्रा     | शुद्ध                                    | पृष्ठ पंक्ति | छपा हुम्रा   | शुद्ध          |
| 8     | 90     | लीला पदोधिषु   | लीला पयोधिषु                             | 8 88         | दैम्यमेवो-   | दैन्यमेवो      |
|       | 88     | कलानाथों       | कलानाथी                                  | 199          | प्यधिका      | प्यधिकार       |
| 2     | x      | भजन            | यजन                                      | 13           | सेवतृप्तिमेद | सेवनेऽत्रप्ति  |
|       | 80     | सूर्य          | सूम                                      | १५           | कामधिकाररूपं | कःमाधिकाररूपं  |
| 8     | 3      | दाष्टोहित्वमेव | दास्येहित्वमेव                           | 20           | सत्संगभावा   | सत्संगाभावा    |
|       | 3      | दुःखमजनयसि     | दुःखमपनयसि                               | 28           | चित्रकेनुदास | चित्रकेतुर्दास |
|       | X      | भेदामावात      | भेठाभावात                                | २३           | स्मरेन       | स्मरेत         |
|       | X      | धर्माश्रयमेत   | ×                                        | २४           | त्मेनेपदम    | त्मनेपदम       |
|       | Ę      | तकेत्याशये     | तथेत्याशये                               | २४           | कियते        | क्रियते        |
|       | 80     | भवितेत्याग्रे  | भवितेत्यग्रे                             | २६           | परत्वभतः     | परत्वमतः       |
|       | 88     | दास्यपि        | दास्यादपि                                | २५           | भूदाः        | मूय:           |
|       |        |                |                                          |              |              |                |

| प १३ अंशारी अंशांशी १३ १ मनुपान मघुपान २६ शतिवध चतुिवध २ कारी करी वर्शनेच्छा द्वंनेच्छा द्वंनेच्छा द्वंनेच्छा द्वंनेच्छा प्र क्कांकि भयोंकि २० दोपत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय देवंत्रयार्थेस्त विद्वन्न्न्न्यार्थेस्त विद्वन्न्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्न्नार्थेस्त विद्वन्न्नात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रात्रार्थेस्त विद्वन्नात्रात्रात्रात्रात्रात्रात्रात्रात्रात्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पृष्ठ | पंक्ति       | छपा हुम्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ্যমূত্ৰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पृष्ठ पंक्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | छपा हुग्रा       | शुद्ध       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------|
| २६ शर्तावय चतुविध २ कारी करी २० श्रुवि श्रुति ५ दर्शननेच्छा दर्शनेच्छा ६ २ मोक्ष ने तो मोछ के तो १४ वही ही १४ ककोंकि क्योंकि २० दितीह दितीय २४ करा कर्ण १५ २ इत्छा इच्छा ७ २२ वैदिकश्चार्थिस्त विदक्षश्चार्थिस्त ६ मोज मोछा २४ स्वर्गभूमिरसैश्चर्य स्वर्गभूमससैश्चर्य १३ श्रामतः श्रमतः २४ स्वर्गभूमिरसैश्चर्य स्वर्गभूमससैश्चर्य १३ श्रामतः श्रमतः २६ तु तस्य स्वर्ण १६ व्र व्यवचन वहुवचन वहुवचच वहुवचन वहुवचच वहुवचच वहुवचन वहुवचन वहुवचन वहुवचच वहुवचचच वहुवचचच वहुवचचच वहुवचचच वहुवचचच वहुवचचच वहुवचचच वहुवचचच वहुवचचच वहुवचचचचच वहुवचचच वहुवचचचचचचचचचच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>ग्रं</b> शांशी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १३ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | मनुपान           | मधुपान      |
| २० श्रुवि श्रुति ५ द्यांतनेच्छा द्यांतच्छा ६ २ मोक्ष ने तो मोक्ष के तो १४ वही ही थ क्योंकि २६ द्यांपत्रय यांपत्रय श्रुवारीभाव श्रुवारीभाव श्रुवारीभाव २५ वहितीह डितीय कर्ण कर्ण १५ २ द्यांप्र मोक्ष मोक्ष मोक्ष भाव विद्यां भाव स्वगं भूभिरसैश्चर्य १६ वृद्ध व्यां भूभिरसैश्चर्य १६ वृद्ध वृद्ध व्या वृद्ध वृद्ध व्या वृद्ध वृद्ध व्या वृद्ध वृद्ध वृद्ध व्या वृद्ध वृद्ध वृद्ध व्या वृद्ध वृद्           |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | And the second s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| <ul> <li>१ मोक्ष ने तो मोक्ष के तो १४ वही ही १ श्र क्कों कि क्यों कि २० दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय दोषत्रय स्थान्त्र करण करण करण १५ २ इस्छा इच्छा मोक्ष मोक्ष करण करण करण करण करण मोक्ष मोक्ष मोक्ष मोक्ष मोक्ष स्वगंभूमरसैश्वर्य स्वगंभूमरसैश्वर्य १३ भ्रामतः भ्रमतः भ्रमतः दि इस्थां प्रमांज्यों वर्ष कर्मायों धर्मोंज्यों धर्मोंज्यों प्रमांज्यों धर्मोंज्यों धर्मोंज्यों प्रमांज्यों धर्मोंज्यों प्रहान्त्र १६ व्यव्यवन वहुवचन वहुवचन वहुवचन त्याय ११ स्योतकष्टया स्योतकष्टस्या एप्रकृत्य स्थानकष्ट्य पारमेष्ट्यं १३ प्रकृते प्रकृते प्रमुत्य कर्में प्रमुत्य वाक्य वाक्य वाक्य कर्तव्य नहीं है प्रमुत्य कर्में अपना धर्म विदेश विषय विषय १७ द प्रायिता प्रतित्र प्रहित मन्त्रयम एद्यपुराण पद्यपुराण पद्यप</li></ul> |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | दर्शननेच्छा      |             |
| प्र वक्गों कि वर्गों कि २६ दोपत्रय दोषत्रय २१ अनुवारीभाव अनुजरोभाव २६ दितीह दितीय २४ करण कर्ण १५ २ इच्छा इच्छा ७ २२ वैदिकश्वार्थिस्त वेदिकश्वार्थिस्त ६ मोज्ञ मोक्ष २४ स्वग्नेभूमिरसेश्चर्य स्वग्नेभूमिरसेश्चर्य १३ भ्रामतः भ्रमतः २६ तु तसु १७ घमों या घमों आं २६ तु तसु १० घमों या घमों आं २६ तु तसु १० घमों या घमों आं २६ तोथं मुश्राक्षित १६ ३ कमेपदं त्कर्मपदं २६ तात्रपु रसेत्यु १३ प्रकृते त्प्रकृते ११ तात्रक्ष्य पारमेण्टयं २३ अपना धर्म अपना धर्म २६ तात्रक्ष्य वात्रय कर्तव्य नहीं है अत्या वार्थे १० ६ फढाने बढ़ाने १० ६ फढाने बढ़ाने १० ६ करहाने बढ़ाने १४ तिवेध देतभाव १६ २ वहणुगराण पद्मपुरारण ११ ४ विरहृदय विरह्मय ११ पद्मपुरारण पद्मपुरारण ११ ६ दिहमते विद्वस्त ६ त्युत्रात्य भ्राप्य प्रभयं ११ ६ दिहसते विद्वस्त ६ त्युत्रात्य भ्राप्य पद्मपुरारण ११ ६ वहस्वते विद्वस्त ६ तिचुत्रा मायया १७ दिहमेकरसस्या विद्वस्तरस्या ३१ ११ घ्यात्राने व्यत्नोन व्यत्नोन स्वय्यनोन स्वय्यने स्वय्यने प्रभावत्वे २० ६ वानपस्य वानप्रस्य ११ केलं केवलं १६ हीन होने २२ प्रमादवेन पुरुषव्येन ४० २ व्यत्व स्वय्यने मेरे २४ प्रमादवेन पुरुषव्येन ४० २ व्यत्व स्वये सेरे २४ प्रमादवेन पुरुषव्येन ४० २ व्यत्व स्वर्शेन सेरे २४ विशेषभावात विशेषभावात २७ राति रीति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ę     |              | मोक्ष ने तो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | वही              | ही          |
| २१ अनुवारीभाव अनुचरोभाव २६ द्वितीह द्वितीय २४ करण कर्ण १५ २ इच्छा इच्छा ७ २२ वैदिकश्र्यार्थिस्त वैदिकश्र्यार्थिस्त ६ मीज मोक्ष २४ स्वगंभूमिरसंश्र्यं स्वगंभूमरसंश्र्यं १३ भ्रामतः श्रमतः २६ तु तत्तु १७ धर्मोर्थो धर्मोऽधीं ६ सेष्ठ्य मेष्ठ्यं २६ बदुवचन बहुवचन २६ तीर्थमुशित्र तार्थमुशित्ति १६ ३ कर्मपदं त्कर्मपदं २६ तीर्थमुशित्र तार्थमुशित्ति १६ ३ कर्मपदं त्रमुकते त्रप्रकृते त्रप्रकृते १२ तानकपुष्ट ननाक पृष्ठं २० श्रवद्मव्यम श्रवद्मवा धर्मा धरमा धर्म अपना धर्म विद्वा नहीं है । १८ द्वातम्य विद्वा १७ द प्रामुरा प्रमुराग् परापुराग् १८ द विदक्षति दिदक्षति ६ तिभ्रते अपनयं अभयं अभयं विद्वा वि           | 1     |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| २४ करा कर्स ११ २ इत्छा इच्छा मोल २२ वैदिकश्चार्थिस्त विदिकश्चार्थिस्त हमोज मोल भारत २४ स्वसंभूमिरसंश्र्यं स्वांभूमरसंश्र्यं १३ भ्रामतः श्रमतः स्वांभं प्राप्ते १६ तु तत्तु १७ धर्मार्थों धर्मों श्रं धर्मों श्रं प्राप्ते १६ ते कर्मपदं स्वांकिण्टस्या २६ तीर्थमुशित्र तार्थमुशित्ति १६ ३ कर्मपदं स्वांकिण्टस्या २६ तीर्थमुशित्र तार्थमुशित्ति १६ ३ कर्मपदं स्वांकिण्टस्या २६ तीर्यमुशित्र तार्थमुशित्ति १६ ३ कर्मपदं स्वांकिण्टस्या २६ तीर्यमुशित्र त्विय ११ स्योतकिण्टया प्रश्रेत १३ प्रकृते प्रश्रेत १५ प्रश्रेत १६ स्वसंत्रता स्वतंत्रता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्वर्ता १६ स्वर्ता स्वर्ता स्व           |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ग्रनूचरोभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | द्वितीह          | द्वितीय     |
| ७ २२ वैदिकश्वार्थिस्त वैदिकश्वार्थिस्त ६ मोज्ञ मोक्ष २४ स्वर्गभूमिरसैश्रर्य स्वर्गभूमरसैश्र्यय १३ श्रामतः श्रमतः २६ तु तत्तु १७ घर्मोर्थो धर्मोऽथों ६ १६ मेण्ठय मेण्ठयं २६ बदुवचन बहुवचन २६ तोथंपुशित्र ताथंपुशित्त १६ ३ कर्मपदं त्कमंपदं २६ तोथंपुशित्र ताथंपुशित्त १६ ३ कर्मपदं त्कमंपदं २६ रसेन्यु रसेत्यु १३ पृकृते प्रकृते प्रकृ           |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | कर्ण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | इत्छा            | इच्छा       |
| २४ स्वर्गभूमिरसैश्चर्य स्वर्गभूमिरसैश्चर्य १३ श्रामतः श्रमतः २६ तु तत् १७ धर्मोर्थो धर्मोऽर्थो धर्मोऽर्थो तत् १६ मेण्ठय मेण्ठयं २६ बहुवचन बहुवचन वहुवचन वहुवचच वहुवचन वहुवचच श्र प्रताधमं प्रवाध धर्म वहुवचे वहुवचचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचचे वहुवचे वहुवचचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचे वहुवचचे वहुवचे वहुवचचे वहुवचचचचे वहुवचचे वहुवचचे वहुवचचचचे वहुवचचचे वहुवचचचे वहुवचचे वहुवचचचचे वहुवचचचचचे वहुवचचचचचचे वह           | 10    | with meaning | CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मोज्ञ            | मोक्ष       |
| र पु मेण्डय मेण्डय रहे बहुवचन बहुवचन वहुवचन रहे तीर्थमुशिन तार्थमुशिन १६ वहुवचन वहुवचन रहे तीर्थमुशिन तार्थमुशिन १६ वर्षय ११ स्योतकष्टया स्योतकष्टस्या २६ रसेन्यु रसेत्यु १३ प्रकृते प्रकृते प्रकृते प्रकृते प्रकृते एप्रकृते हे श्रि नानकपृष्ट ननाक पृष्ठं २० श्रेद्रध्नुवम श्रि द्रष्ट्रवम प्राप्ता धर्म स्पना           |       | 1            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | भ्रामतः          |             |
| द १६ मेण्डिय मेण्डियं २६ वहुवचन बहुवचन वहुवचन वहुवचचन वहुवचचचन वहुवचचन वहुवचचन वहुवचचचन वहुवचचचचचन वहुवचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचचच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | धर्मोर्थो ।      | धर्मोऽर्थो  |
| २६ तीर्थं मुशिसि तार्थं मुशिन्ति १६ ३ कर्मपदं त्कमेपदं स्वीपदि १८ त्विपि त्विपि ११ स्योतकष्टिया स्योतकष्टिस्या १३ प्रकृते १४ स्योतकष्टिया स्योतकष्टिस्या १३ प्रकृते १४ तानकपुष्ट निनाक पृष्ठं २० श्रेद्रध्न बम श्रेद्रध्न बम १६ पारमेष्टियं पारमेष्टियं पारमेष्टियं निक्ष्य वाक्ष्य कर्तव्य नहीं है सन्य कोई धर्म १८ व्यवपायिनी श्रमुण्यायिनी १८ वरणामें वरणाने श्रेपारा श्रेपारा श्रेपारा १४ तिवेध निषेध १७ द श्राप्तिरा श्रीपरा श्रीपरा २२ द्वीतमाव द्वेतभाव १६ २ देहिमत्ययम देहिनम्ब्ययम २४ साधनां साधुनां २३ ६ पद्यपुराणा पद्मपुराणा पद्मपु           | -     |              | मेरुत्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | मेष्ठ्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | बदुवचन           | बहुवचन      |
| २६ रसेन्यु रसेत्यु १३ प्रकृते ट्राकृते  १४ रसेन्यु रसेत्यु १३ प्रकृते ट्राकृते  १४ नानकपृष्ट ननाक पृष्ठं २० श्रेद्रघु वम श्रेद्रघु वम १६ पारमेष्टयं पारमेष्टयं पारमेष्टयं पारमेष्टयं पारमेष्टयं पारमेष्टयं पारमेष्टयं पारमेष्टयं स्वाक्ष्य कर्तव्य नहीं है श्राच्य कर्तव्य नहीं है श्राच्य कर्तव्य नहीं है।  १० ६ प्रकाने बढ़ाने व्हाने व्हाने विषेष १७ ६ प्राधिरा प्राधिर           |       | -            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| रह रसेन्यु रसेल्यु १३ प्रकृते त्यकृते  ह १४ नानकपृष्ट ननक पृष्ठं २० श्रेद्रध्नुवम श्रेद्रध्नुवम १६ पारमेष्टयं पारमेष्टयं २३ ग्रपना धर्म ग्रपना धर्म १६ वाक्ष्य वाक्ष्य कर्तव्य नहीं है ग्रन्य कोई धर्म १० ६ प्रकृतो बढ़ाने विष्य कर्तव्य नहीं है। १४ निवध निष्य १७ ६ ग्रांपिरा ग्रंगिरा २२ द्वौतभाव द्वैतभाव १६ २ देहिमत्ययम देहिनमञ्ययम २२ साधनां साधुनां २३ ६ पद्यपुराण पद्यपुराण १४ ४ विरहृदय विरहृय्य ११ पद्यपुराण पद्यपुराण १४ ४ विरहृदय विरहृय्य ११ पद्यपुराण पद्यपुराण १२ ६ दिहक्षते विरहृत्य ६ निष्ठृता निवृत्ता १२ इतुगार श्रुगार २७ १ ग्रमयं ग्रभयं १२ १ दिहक्षते विरहृत्य ६ निष्ठृता निवृत्ता ६ बोधनेव बोधनेन १६ स्वसंत्रता निवृत्ता १७ ग्रावप्यन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १८ के लं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३५ २ इन्छा भा इन्छा भी २२ प्रमण्देन पुरुष्वत्येन ४० २ इन्लक इलोक २४ भावाविशिष्टं भावबिशिष्टं २४ मरे मेरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |              | The same of the sa |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | AND THE REST OF THE PARTY OF TH | स्योतकष्टया      |             |
| ह १४ नानकपुष्ट ननाक पुष्ठं २० श्रेद्रध्नुवम श्रेद्रध्नुवम १६ पारमेष्ट्यं पारमेष्ठ्यं २३ ग्रपना धर्म ग्रपना धर्म ग्रपना धर्म श्रपना धर्म ग्रपना घर्म ग्रपना घर्म ग्रपना चिंच कर्तव्य नहीं हैं। इस्त्रपायिनी प्रमुपायिनी २६ चरणों चरणा ने श्रपना विषेष्ठ १७ द ग्राग्रिरा ग्रिगरा ग्रिगरा प्रिपारा प्रश्निमाव इत्यान विह्नमन्ययम विह्नमन्ययम विह्नमन्ययम प्रमुपना प्रमुपनाण प्रमुपना           |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रकृते          |             |
| १६ पारमेष्टयं पारमेष्ठयं त्र अपना धर्म अपना धर्म त्र वाक्य वाक्य कर्तव्य नहीं है अन्य कोई धर्म कर्तव्य नहीं है अन्य कोई धर्म कर्तव्य नहीं है अन्य कोई धर्म कर्तव्य नहीं है। ह अनुपायिनी अनुप्रायिनी २६ चरणमें चरण ने अप्रायिनी १४ निवेध १७ ६ आंप्रिरा प्राणिरा प्राणिरा प्राणिरा वेहिनमच्ययम रे हिनमच्ययम रे हे हिनसच्ययम रे हिनमच्ययम रे हिनमचच्यम रे हिनमचच्यम रे हिनमचच्यम रे हिनमच्ययम रे हिनमचच्ययम रे हिनमच्ययम रे हिनमचच्ययम रे हिनमचच्ययम रे हिनमचच्ययम रे हिनमचच्ययम रे हिनमच्ययम रे हिनमचच्ययम रे हिनमच्ययम रे हिनमच्ययम रे हिनमच्ययम रे हिनमच्ययम र           | 2     |              | नानकपष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ननाक पृष्ठं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | श्रेद्रध्रुवम    |             |
| २६ बाक्य वाक्य कर्तंत्र्य नहीं है ग्रन्य कोई धर्म कर्त्रंच्य नहीं है।  ६ ग्रनपायिनी ग्रनुमायिनी २५ चरणमें चरण ने श्र निवेध १७ ६ ग्रांग्रिरा ग्रंगिरा श्रेगिरा वेदिनमञ्ज्यम देहिनमञ्ज्यम ११ देहिनमञ्ज्यम साधुनां २३ ६ पद्यपुराण पद्मपुराण पद           | •     | 1973         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| १० द फढाने बढ़ाने सन्यापिनी प्रमुपायिनी एक चरणामें चरणा ने स्था निवेध १७ द प्रांग्रिरा प्रांगिरा प्रंगिरा २२ द्वीतभाव द्वेतभाव १६ २ देहिमत्ययम देहिनमञ्चयम २१ साधनां साधुनां २३ ६ पद्यपुराणा पद्मपुराणा पद्मपुरा           |       | -            | and the second s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| १४ निवेध निषेध १७ द म्रांप्रिरा म्रंगिरा २२ द्वौतभाव द्वैतभाव १६ २ देहिमत्ययम देहिनमञ्ययम २५ साधनां साधुनां २३ ६ पद्यपुरागा पद्मपुरागा ११ ४ विरहृदय विरहृयय ११ पद्मपुरागा पद्मपुरागा २१ इतुगार प्रुगार २७ १ म्रमयं ग्रभयं १२ १ दिहक्षते दिहक्षत ६ निधृता निवृता ६ बोधनेव बोधनेन १६ स्वसंत्रता निवृता १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षकरसत्वा दिहक्षकरसत्वा ३५ ११ ध्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभापदत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ बानपस्थ वानप्रस्थ २१ के लं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३६ २ इच्छा भा इच्छा भी २२ प्रमषत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक २४ भावाविशिष्टं भावविशिष्टं २४ मरे २४ विशेषभावात विशेषभावात २७ राति रीति २७ दहत्वाप्ति हहत्वात्प्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 90    |              | THE RESERVE OF THE PARTY OF THE |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| १४ निवेध निषेध १७ द ग्राग्रिरा ग्रागरा २२ द्वीतभाव द्वैतभाव १६ २ देहिमत्ययम देहिनमञ्ययम २५ साधनां साधुनां २३ ६ पद्यपुराण पद्मपुराण ११ ४ विरहृदय विरहृदय ११ पद्यपुराण पद्मपुराण २१ इतुगार प्रुगार २७ १ ग्रमयं ग्रभयं १२ १ दिहक्षते दिहक्षत ६ निधृता निवृत्ता ६ बोधनेव बोधनेन १६ स्वसंत्रता न्वतंत्रता ७ ग्रजातपक्ष ग्रजातपक्षाः ३१ २ श्लोक लोक १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षौकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ ध्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ केलं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छा भा इच्छा भी २२ प्रमषत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक २४ भावाविशिष्टं भावविशिष्टं २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ इत्तवाप्ति हढत्वातिप्र ४४ १३ गम गर्भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ,,    |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ग्रनुयायिनी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | चरगमें           |             |
| २२ द्वीतभाव द्वेतभाव १६ २ देहिमन्वयम देहिनम्वयम २५ साधनां साधुनां २३ ६ पद्यपुराग् पद्मपुराग् ११ ४ विरहृदय विरहृदय ११ पद्मपुराग् पद्मपुराग् २१ इतुगार ११ गार २७ १ ग्रमयं ग्रभयं १२ १ दिहक्षते दिहक्षत ६ निधृता निवृत्ता ६ बोधनेव बोधनेन १६ स्वसंत्रता स्वतंत्रता ७ ग्रजातपक्ष ग्रजातपक्षाः ३१ २ इलोक लोक १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ घ्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ केलं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३८ २ इल्छाभा इल्छाभी २२ प्रमषत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इल्क इलोक २४ भावाविशिष्टं भाविविशिष्टं २४ मरे मेरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ दहत्वाप्ति हढत्वारिप्र ४४ १३ गम गर्भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | निषेध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १७ न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ग्रांग्रिरा      |             |
| २१ साधनां साधुनां २३ ६ पद्यपुरागा पद्मपुरागा ११ ४ विरहृदय विरहयय ११ पद्मपुरागा पद्मपुरागा २१ इतुगार प्रुँगार २७ १ ग्रमयं ग्रभयं १२ १ दिहक्षते दिहक्षत ६ निधृता निवृता ६ बोधनेव बोधनेन १६ स्वसंत्रता स्वतंत्रता ७ ग्रजातपक्ष ग्रजातपक्षाः ३१ २ क्लोक लोक १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ ध्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ केलं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३५ २ इच्छा भा इच्छा भी २२ प्रमषत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक क्लोक २४ भावाविशिष्टं भाविशिष्टं २४ मरे मेरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ दहत्वाप्ति हढत्वारिप्र ४४ १३ गम गर्भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       | market and   | ADDITION AND THE REAL PROPERTY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | द्वैतभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | \$ 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | देहिमत्ययम       | देहिनमन्ययम |
| ११ ४ विरहृदय विरह्यय ११ पद्यपुराण पद्मपुराण २१ इतुगार ११ गार २७ १ ग्रमयं ग्रभयं १२ १ दिहक्षते दिहक्षत ६ निघृता निवृत्ता ६ बोधतेव बोधतेन १६ स्वसंत्रता स्वतंत्रता ७ ग्रजातपक्ष ग्रजातपक्षाः ३१ २ श्लोक लोक १७ जाविधपयन्तं नाविध्यपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ ध्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ बानपस्थ वानप्रस्थ २१ के लं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३५ २ इच्छाभा इच्छाभी २२ प्रमष्टवेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक भेरे भाविविशिष्टं भाविविशिष्टं २४ मरे मेरे भेरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ दहत्वाप्ति हढत्वारिप्र ४४ १३ गभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २३ ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | "पद्यपुरागा      | पद्मपुराग   |
| २१ इतुगार प्रुगार २७ १ ग्रमयं ग्रभयं १२ १ दिहक्षते दिहक्षत ६ निधृता निवृत्ता ६ बोधनेव बोधनेन १६ स्वसंत्रता स्वतंत्रता ७ ग्रजातपक्ष ग्रजातपक्षाः ३१ २ श्लोक लोक १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ ध्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ के लं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छाभा इच्छाभी २२ प्रमष्टवेन ५० २ इलक इलोक २४ भावाविशिष्टं भावविशिष्टं २४ मरे मेरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ इटत्वाप्ति हढत्वात्प्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 99    |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| १२ १ दिहक्षते दिहक्षत ६ निधृता निवृत्ता ६ बोधनेव बोधनेन १६ स्वसंत्रता स्वतंत्रता ७ ग्रजातपक्षाः ३१ २ क्लोक लोक १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ ध्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ केलं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छा भा इच्छा भी २२ प्रसष्टवेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक २४ भावाविशिष्टं भाविशिष्टं २४ मरे मेरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ दहत्वाप्ति हित्रवारिप्र ४४ १३ गभ गर्भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ,,,   |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| ६ बोधनेव बोधनेन १६ स्वसंत्रता स्वतंत्रता ७ म्रजातपक्ष म्रजातपक्षाः ३१ २ इलोक लोक १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ ध्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ के लं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छाभा इच्छाभी २२ प्रमषत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक २४ भावाविशिष्टं भाविवशिष्टं २४ मरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ दहत्वाप्ति हढत्वात्प्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9:    |              | COUNTY OF THE PARTY OF THE PART | THE RESERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NAMED IN COLUMN TWO I |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>, नि</b> धृता |             |
| ७ ब्रजातपक्ष ब्रजातपक्षाः ३१ २ हलोक लोक १७ जावधिपयन्तं नावधिपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ ध्यतनोन व्यतनोन १६ त्वस्यासंभपावत त्वस्यासंभवावत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ केलं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छाभा इच्छाभी २२ प्रसष्टवेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक २४ भावाविशिष्टं भावविशिष्टं २४ मरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ दहत्वाप्ति हहत्वातिप्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,     |              | A STATE OF THE PARTY OF THE PAR |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ६ स्वसंत्रता     |             |
| १७ जाविधपयन्तं नाविधपर्यन्तं ३२ २६ माययः मायया १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ घ्यतनोन १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ के लं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छा भा इच्छा भी २२ प्रमण्दवेन ५० २ इलक इलोक २४ भावाविशिष्टं भाविधिष्टं २४ मरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ दृढत्वाप्ति हृढत्वातिप्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ग्रजातपक्षाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २ श्लोक          | लोक 🦠       |
| १७ दिहक्षैकरसत्वा दिहक्षैकरसत्वा ३५ ११ घ्यतनोन व्यतनान १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ २१ के लं केवलं १६ हीन होने २२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छा भा इच्छा भी २२ प्रसष्टवेन ४० २ इलक इलोक २४ भावाविशिष्टं भाविविशिष्टं २४ मरे २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति २७ दहत्वाप्ति हहत्वात्प्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नावधिपर्यन्तं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३२ २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ६ माययः          |             |
| १६ त्वस्यासंभपादत त्वस्यासंभवादत ३७ ६ वानपस्थ वानप्रस्थ<br>२१ के लं केवलं १६ हीन होने<br>२२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छा भा इच्छा भी<br>२२ प्रमषत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक<br>२४ भावाविशिष्टं भाविशिष्टं २४ मरे मेरे<br>२५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति<br>२७ इढत्वाप्ति इढत्वात्प्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       | 80           | व दिहक्षैकरसत्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | दिद्दक्षेकरसत्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३५ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १ ध्यतनोन        |             |
| २१ के लं केवलं १६ हान हान<br>२२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छा भा इच्छा भी<br>२२ प्रमषत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक<br>२४ भावाविशिष्टं भावविशिष्टं २४ मरे मेरे<br>२५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति<br>२७ इढत्वाप्ति इढत्वात्प्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | 98           | . त्वस्यासंभपादत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | त्वस्यासंभवादत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| २२ जीवमें जीवने ३८ २ इच्छा भा इच्छा मा<br>२२ प्रसपत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इन्क इलोक<br>२४ भावाविशिष्टं भाविशिष्टं २४ मरे मेरे<br>२५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति<br>२७ इहत्वाप्ति हहत्वात्प्र ४४ १३ गम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | 11-5         | शानके लं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | केवलं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६ हीन            |             |
| २२ प्रसषत्वेन पुरुषत्वेन ४० २ इलक इलोक<br>२४ भावाविशिष्टं भाविशिष्टं २४ मरे<br>२५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति<br>२७ दृढत्वाप्ति हृढत्वातिप्र ४४ १३ गभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       | 2            | २ जीवमें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | जीवने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  | इच्छा भी    |
| २४ भावाविशिष्टं भाविशिष्टं २४ मरे मरे<br>२५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति<br>२७ दृढत्वाप्ति हृढत्वातिप्र ४४ १३ गभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       | 2            | २ प्रमषत्वेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २ इलक            | इलोक        |
| २५ विशेषभावात विशेषाभावात २७ राति रीति<br>२७ दढत्वाप्ति हढत्वात्पि ४४ १३ गभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | 12           | ४ भावाविशिष्टं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | भाविविशिष्टं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
| २७ दहत्वाप्ति हहत्वातिप्र ४४ १३ गभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       | 2            | ५ विशेषभावात                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (                |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | 2            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 門耳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | THINE            | THE SIERLY  |

